

# قِصَّةُ الْحِكْمَةِ

أحاديث ذاعية ومقالات صحافية

تأليف الدكتور

فَهْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَلِيمَانِ الرَّوْميِ

الله لا إله إلا الله  
محمد رسول الله  
الله لا إله إلا الله  
رسول الله لا إله إلا الله

مركز تفسير القرآن العظيم  
كتاب الدرستات القرآنية

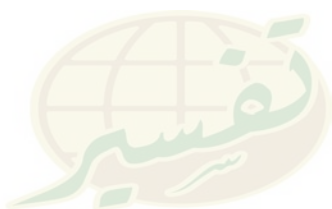
Tafsir Center for Qur'anic Studies



# قِصَّةُ سَعْيَيْلَةَ

أَحَادِيثُ ذَاعِيَّةٍ وَمَقَالَاتٍ صَحْفِيَّةٍ

تَأْلِيفُ الْكَتُورُ  
فَهْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سُلَيْمَانِ الرَّوْميِّ



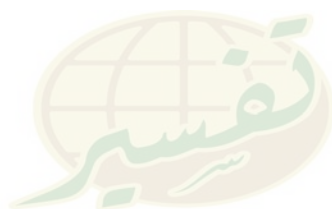
## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء  
والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين . . .  
أما بعد :

فهذه مجموعة من الأحاديث الإذاعية والمقالات الصحفية أذيعت  
متفرقة، ونشرت مشتتة. فلعل في نشرها مجتمعة فائدة.

وقد آثرت أن أقدمها للقارئ كما قدمتها للسامع على ما بينها من  
فرق، محافظاً على الأسلوب، وحتى صيغ النداء، وكان فيها اقتباس معنوي  
للفكرة لا تمكن الإشارة إليه إذاعةً، وعَزَّ إدراكه وتحديده من بعد، فأبقيته  
غفلاً من الإشارة.

أدعو الله أن يجعله خالصاً لوجهه إنه سميع مجيب وصلى الله على  
نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . . .



جميع الحقوق محفوظة  
الطبعة الأولى  
١٤١٤ـ ١٩٩٤م

الرياض - المملكة العربية السعودية - شارع جرير  
هاتف ٤٧٦٣٤٢١ ص. ب ١٨٢٩٠ الرمز ١١٤١٥

Tafsir Center for Qur'anic Studies



## سر نهضة الأمة

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً،  
وصلى الله وسلم على من أرسله الله ليخرج الناس من الظلمات إلى  
النور... وبعد

حين أنزل الله القرآن الكريم وأرسل به نبيه محمداً ﷺ لم يُرسله إلى  
أمة تَبَغَتْ في علومها وتفوقت في معارفها، أو بلغت شأواً في الرقي والتقدم  
إذاً لوجد المشككون فجوة ينفذون منها لِإِنْكَارِ فَضْلِ الْقُرْآنِ وَلِنَسْبِوْ أُثْرَهُ إِلَى  
وَاقِعِ الْأُمَّةِ وَحَالِهَا، وَلَكِنَ اللَّهُ - سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى - أَرْسَلَهُ إِلَى أُمَّةٍ كَانَتْ قَبْلَهُ  
مُشَتَّتَةً، لَا صَلَةٌ دِينِيَّةٌ تُوحِّدُ صَفَوْهُمْ، وَلَا مُصْلَحَةٌ اقْتَصَادِيَّةٌ تُضْمِنُهُمْ، وَلَا  
رَابِطَةٌ سِيَاسِيَّةٌ تُربِطُهُمْ، وَلَا سَلَامٌ يُسُودُ بَيْنَهُمْ، دِيَنُهُمْ تَوَارُثٌ العَدَاوَاتُ  
وَالْأَحْقَادُ، وَشَغْلُهُمُ الْحَرُوبُ وَالْغَارَاتُ وَدَأْبُهُمُ السَّلْبُ وَالنَّهْبُ، وَمَعْبُودُهُمْ  
الْأَصْنَامُ وَالْأَوْثَانُ.

إن نظرت إلى مجتمعهم وجدتهم قبائل رحل تشتعل الحروب بينهم  
عشرات السنين لأوهى الأسباب. وسائلوا داحس والغبراء والبسوس إن  
شئتم.

وإن نظرت إلى اقتصادهم وجدته في أدنى الدرجات، لا يعرفون من  
التجارة إلا أطرافها، وَجُلُّ مَا لَهُمُ الْإِبْلُ وَالْغَنْمُ، يَتَقْلُّبُونَ بِهَا مِنْ مَرْعَى إِلَى  
آخَرَ، يَتَغَذَّوْنَ بِلَحْوَهُمْ، وَيَشْرَبُونَ أَلْبَانَهُمْ، وَيَتَدَثِّرُونَ بِأَصْوَافِهِمْ، اللَّهُمَّ إِلَّا



قليلًا من رجالهم يرحلون صيفاً إلى الشام، وشتاءً إلى اليمن، يقايسون بأنعامهم ونتاجها حليلًا وأقمشة، وهؤلاء وأولئك لا يعرفون سبيل الصناعة والإنتاج.

ولو نظرت إلى علومهم لرأيتم على أقصى درجات الجهالة. أممٌ لا تقرأ ولا تكتب، ولا يعرف أنهم بربوا في علم من العلوم، ولا في فن من الفنون، اللهم إلا الشعر! وما يغنى الشعر في مثل هذا المجتمع؟! وما الحاجة إليه؟! إلا أن تكون لا يقاد نار حرب، أو زيادة اشتعالها، أو لفخر جاهلي.

ولو نظرت إلى سياستهم لم تجد لهم علاقات سياسية بالدول المحيطة بهم، كفارس والروم والقبط والأحباش، اللهم إلا علاقات أفراد لا تشكل سياسة عامة. ولم تَمَد الدول المجاورة أيديها لهم لإيجاد علاقات سياسية لا لشيء إلا لأنهم خفاف الوزن في نظر الأمم جميعاً، إضافة إلى أن موقعهم الجغرافي بعيد عن مضطرب الأمم المتبدلة حينذاك.

### يا أيها الناس:

لست هنا أورخ لهذه الأمة في تلك الفترة، ولكنني أريد أن أقدم صورة واضحة لهذا المجتمع حتى نعرف مدى التأثير الذي أحدثه القرآن فيهم، ونعرف التأثير الذي يمكن أن يحدثه في الأمم التالية.

نزل القرآن على هذه الأمة بواسطة نبيها محمد ﷺ، فلم تلبث إلا سنوات قلائل حتى دبت فيها الحياة وسررت في جسدها سريانها في الأرض الخاشعة إذ نزل عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج؛ فوحد كلمتها، وجمع شملها، وسارت تحت راية واحدة؛ راية الإيمان، ونهضت نهضة قوية، وسارت وفودها في العالم سيرة القوي الأمين، ووصلت جيوشها صولة القادر العادل، فإذا بها أمة الأمم وجالية الظلم والظلّم، وصاحبة السيف والقلم.



ولا يزال التاريخ يحدثنا عن مآثر هذه الأمة في البلاد المفتوحة، ويسطر بأحرف من نور فترة الحكم الإسلامي لهذه الدول، وسيظل – بإذن الله – تاريخها زهرة التواريХ، وستظل أدابها ينبوع الآداب والأخلاق.

وما علينا والرسول ﷺ قد بين أن قرنه خير القرون، فبأيكم بأي شيء ارتقى هذا الجيل من الجاهلية التي أمعنا إلى شيء من صور جاهليتها إلى هذه المنزلة التي صارت بها الأمة المثالية.

لا شك أن الأصابع ستشير بأكفهم: – إنه القرآن، فلنبحث عن السر في القرآن إذن.

كيف خرج القرآن هذا الجيل المميز في تاريخ الإسلام، بل في تاريخ البشرية كلها، ثم لم يعد يخرج مثل هذا الجيل مرة أخرى؟! لا أنكر وجود أفراد في الأجيال التالية يقتربون من أفراد ذاك الجيل، لكن لم يحدث فقط أن تجمع مثل جموع الصحابة في جيل واحد كما تجمعوا في الجيل الأول<sup>(١)</sup>.

هذه حقيقة لا تنكر، فلتتأمل فيها علنا نصل إلى سر نهضتنا فنأخذ به في وقت نحن أحوج ما نكون إليه.

ترى ما سر نهضة هذه الأمة؟

القرآن هو ما يزال بين أيدينا كما أنزل وسنة الرسول ﷺ لا تزال بين أيدينا أيضاً، ولم يغب عن إلا شخص الرسول ﷺ فهل هو سر النهضة؟! لو كان الأمر كذلك لما كانت دعوته للناس كافة بل كانت مربوطة بشخصه وب حياته، ولتكلف الله بياقائه حياً فعلم أن الأمر ليس مربوطاً بشخص الرسول ﷺ.

(١) انظر معالم في الطريق: سيد قطب ص ١١ الاتحاد الإسلامي العالمي الطبعة الثالثة



فلنبحث إذن عن سبب آخر.

إن تعهد الله سبحانه وتعالى بحفظ القرآن: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْكِتَابَ وَإِنَّا لَمْ  
لَهُفْظُوهُ﴾ مع جعله سبحانه الدعوة للناس كافة، يدل على أن مناط الدعوة  
هو القرآن الكريم، وإن سر بقائتها هو في بقاء القرآن.

وإذا كان الأمر كذلك فإن سؤالاً عريضاً يكاد يسد الأفق يقول: – لم  
لم يتحقق للأجيال التالية ما تحقق للجيل الأول ما دام القرآن هو القرآن لم  
يتغير ولم يتبدل؟

وإذا ما أردنا الحصول على إجابة صادقة فلتتأمل الصلة بين الجيل  
الأول والقرآن من جهة، وبيننا وبين القرآن من جهة أخرى، فلعل الفارق  
يكون هنا.

كان الجيل الأول لا ينهل إلا من القرآن، وهدي الرسول ﷺ وما  
هديه إلا من نبع القرآن. وكانت الحضارات تحيط بالقوم حضارة الرومان،  
وحضارة الفرس، ومخلفات الحضارة الاغريقية، وحضارات أخرى قاسية  
ودانية حضارة الهند وحضارة الصين. وكانت اليهودية والنصرانية تعيش بين  
أظهر القوم في المدينة، وفي نجران، واليمن، ومع ذلك كان منهاج التقلي  
عند الجيل الأول مقصوراً بقصدٍ على القرآن الكريم، وحين أقول بقصدٍ  
فاني أعني ما أقول وأعيه. نعم القرآن وحده، لا شيء سواه – وهدي  
الرسول ﷺ من نبع القرآن كما أسلفت ولذلك غضب الرسول ﷺ حين رأى  
في يد عمر رضي الله عنه قطعة من التوراة وقال له: «لو كان أخني موسى  
حياناً وسعه إلا أن يتبعني» أو كما قال عليه الصلاة والسلام بل قال عليه  
الصلاوة والسلام وهو يرسم لهم منهاج التقلي مظهراً حرصه على صفاء  
النبع: «لا تكتبوا عني شيئاً غير القرآن ومن كتب عني شيئاً غير القرآن  
فليمحه».



أي حرص يظهره الرسول ﷺ على صفاء النبع القرآني في فترة التكوين الأولى.

هذه ظاهرة في منهج التلقي للقرآن عند الجيل الأول ينبغي الوقوف عليها، وظاهرة أخرى نراها ترسم لنا بوضوح العلاقة بين هذا الجيل والقرآن. وهي أن هذا الجيل جيل الصحابة رضوان الله عليهم لم يكن أحدهم يقرأ القرآن لتذوق أساليب اللغة العربية، أو لمجرد الثقافة البحتة، أو يحفظ آيات ليشهد بها في المناسبات واللقاءات، أو ليتلوه في الاحتفالات والمناسبات أو ليتکسب في حفظه أو تلاوته بل كان هذا الجيل يتلقى القرآن ليترجمه من فوره بعد فهمه إلى عمل جاد وتطبيق كامل. ولذلك كان الصحابي يَحْسُن وهو يقرأ أنه إنما يتحمل واجبات وتكاليف فيقرأ من الآيات ما يستطيع حمله من تكاليفها، ولذلك قال أبو عبد الرحمن السلمي حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن كعثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي ﷺ عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل. قالوا فتعلمنا القرآن والعمل جميعاً.

إذن فقد كان منهجهم منهج التلقي للتنفيذ وكان هذا المنهج وحده يفتح لهم آفاقاً من الفهم والمعرفة لا تفتح لمن سلك منهجاً غيره، وكان هذا المنهج يمزج بين أرواحهم وبين القرآن، وبخلط القرآن بذواتهم فيتحولها إلى منهج واقعي، ويتحول الرجل إلى الرجل القرآني.

خلاصة الأمر أن علاقتهم رضي الله عنهم تقوم على منهجين أساسين (أحدهما) الاقتصار على نبع القرآن الصافي والسنة المبينة للقرآن، (وثانيهما) التلقي للتنفيذ والتطبيق الفوري. فوصلوا إلى ما وصلوا إليه.

ثم ما الذي حدث بعد ذلك؟! حدث أن صبت ينابيع في ذلك النبع الصافي فصبّت فلسفة الإغريق، وأساطير الفرس، وإسرائيليات اليهود والنصارى، ورواسب الحضارات والثقافات، واختلط هذا كلّه بتفسير القرآن الكريم – فعكس صفوه فتكتدر صفاء الجيل.



ودرس قوم القرآن لمناصب دنيوية، وأهداف زائفة، وأغراض هابطة،  
وقراء آخرون فلم يجاوز حناجرهم.

فَخَرَجَ مِنْهُجُ التَّلْقِيِّ لِلتَّنْفِيدِ... جِيلُ الصَّحَابَةِ رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ.  
وَخَرَجَ الْمِنْهُجُ الْآخِرُ الْأَجِيَالَ التَّالِيَةَ.  
فَهَلْ نَعْظُ... وَهَلْ نَسْتَفِيدُ وَنَسْتَعِيدُ<sup>(١)</sup>.

■ ■ ■

---

(١) اقتبسَتْ هَذَا الْمَوْضِعَ مِنْ فَصْلٍ (جِيلٌ قُرآنِيٌّ فَرِيدٌ) مِنْ كِتَابِ سِيدِ قَطْبِ رَحْمَةِ اللَّهِ تَعَالَى (مَعَالِمُ فِي الطَّرِيقِ) وَمِنْ أَرَادَ حَسْنَ الْعِبَارَةَ وَسِعَةَ الْمَعْنَى فَلَيَرْجِعَ إِلَيْهِ.



## شخصية المعلم في سيرة الرسول ﷺ

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على أشرف المرسلين  
وقدوة المعلمين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد

حين أسكن إبراهيم عليه السلام ذريته في واد غير ذي زرع خاف عليهم العدو الألد (الجهل) فدعا الله أن يرسل إليهم رسولاً معلماً فقال: -  
كما حكاه عنه القرآن الكريم: ﴿رَبَّنَا وَأَبْعَثْتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَنذُرُّونَعَيْنِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَنِيرُ الْحَكِيمُ﴾ [سورة البقرة، الآية:  
وَعِلْمَهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَنِيرُ الْحَكِيمُ] . [١٢٩]

وقد استجاب الله دعوته فقال سبحانه: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ يَنذُرُّونَعَيْنِكُمْ إِنَّنَّا وَرِزَقْنَاهُمْ وَعِلْمَهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعِلْمَهُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا  
تَعْلَمُونَ﴾ [سورة البقرة، الآية: ١٥١].

وامتن الله سبحانه بهذا على الأمة فقال: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَنذُرُّهُمْ مَا يَنْتَهِي إِلَيْهِمْ وَرِزَقْنَاهُمْ وَعِلْمَهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾ [سورة آل عمران، الآية:  
.] . [١٦٤]

وقال سبحانه: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمِكَنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَنذُرُّهُمْ مَا يَنْتَهِي إِلَيْهِمْ وَرِزَقْنَاهُمْ وَعِلْمَهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾.

## يا رجال الفكر والتربيـة:

إذا كان الله – عز شأنه – أرسل نبيه محمدًا ﷺ معلماً فهلموا نستقي من منهجه أصول التربية، وننهل من معينه قواعد التعليم، وإذا كانت العملية التربوية تقوم على عوامل أربعة:

المعلم، والمنهج ، والمادة العلمية، والطالب، فكيف كانت العملية التربوية عند الرسول ﷺ؟

ليس بوسعنا في هذا الحديث السريع أن نعرض لهذه العوامل كلها، فلتتحدث عن جوانب من شخصية المعلم في سيرته ﷺ.

أما شخصيته، فقد كانت شخصية فذة ألقـت عائشة رضي الله عنها، عـنا عـبـاً كـبـراً في تحـديـدـها حـيـنـ وـصـفـتـ خـلـقـهـ بـقولـهـ: «كـانـ خـلـقـهـ الـقـرـآنـ» ولا بأس علينا بعد هذا الوصف الدقيق أن نشير إلى بعض صفاتـهـ ﷺ فـمـنـهاـ :

### الإخلاص:

فقد أمره الله – سبحانه – بذلك في مواضع عدة فقال سبحانه: ﴿إِنَّا  
أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ﴾ [سورة الزمر، الآية: ٢]. وأمره الله أن يخبر أنه مأمور بالإخلاص: ﴿فُلِّ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ  
مُخْلِصًا لَّهُ الدِّينَ﴾ [سورة الزمر، الآية: ١١]. وكرر ذلك: ﴿فُلِّ اللَّهَ أَعْبُدُ  
مُخْلِصًا لَّهُ دِينِي﴾ [سورة الزمر، الآية: ١٤] .

والإخلاص في العمل كما هو أصل في العقائد هو أصل في العملية التربوية فبدون الإخلاص تنهـدـ أركـانـ التـعـلـيمـ منـ أـصـوـلـهـاـ.

### الصفة الثانية والثالثة: الصدق والأمانة

واشتهر الرسول ﷺ بهاتين الصفتين بين لا يخفى ، في الجاهلية وفي الإسلام ، فقد كانوا في الجاهلية يصفونه بـ الصادق والأمين ، وقالوا له : –

ما جربنا عليك كذباً، وحين سأله ملك الروم أبا سفيان قبل أن يسلم عن الرسول ﷺ هل يكذب؟ قال أبو سفيان: لا.

بل القرآن الكريم وصفه بذلك في مواضع فقال سبحانه: «وَمَا يَنْطِقُ  
عَنِ الْمَوْئِدِ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ» ﴿٤٦﴾ وقال سبحانه: «مُطَاعَةٌ لِّمَ أَمِينٌ» . وقد عرف الرسول ﷺ بأنه لا يقول إلا حقاً في جده ومزحه.

وهاتان الصفتان: الصدق، والأمانة، من أهم الصفات التي يجب أن يتحلى بها المعلم في علاقته مع تلاميذه، فإنه إن جرّب على تلاميذه كذباً ولو مرة واحدة فإن الثقة في قوله كلها بعد ذلك وقبله ستنهار، ولذلك عصم الله سبحانه وتعالى نبيه قبلبعثة وبعدها، وأخبر سبحانه وتعالى عن نبيه بقوله «وَلَوْ نَقُولَّ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقْوَابِ لَأَخْذَنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ فَمَا مِنْكُمْ مَنْ لَهُ دِعَةٌ حَاجِزُونَ» ﴿١٧﴾ فـأي عصمة أكبر من هذه العصمة، وأي منزلة للصدق أعلى من هذه المنزلة.

#### الصفة الرابعة: الرحمة:

فقد كان ﷺ رحيمًا بأصحابه قال تعالى: «فِيمَارَحَمَهُ مِنَ اللَّهِ لِنَتَّ  
لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيلًا الْقَلْبِ لَا نَفْضُوا مِنْ حَوْلِكَ» ﴿٤٩﴾ وقال سبحانه وتعالى:  
«مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ» ﴿٥٠﴾ بل كان  
عليه الصلاة والسلام هو الرحمة المُسْدَأةُ للأمة قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ  
إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ» ﴿٥١﴾.

والرحمة - أيها الأحبة - من أهم عناصر جذب التلميذ لاستاذهم، وحين يجدونها عنده فإن أفتديتهم تحنُّ إليه فيشعرون بالأمن والأمان وبهذا يتحقق حسن الإصغاء والانتباه، وحين تُفقد هذه الخصلة في المعلم فإن التلميذ سيشعرون بالخوف والرهبة اللذين يطغيان على الإصغاء فيذوب بين جناحيهما فلا يبقى لإصغائهم أثر في فهم ما يقال حتى وإن استكانت



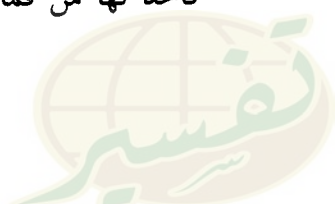
الجوارح فإن العقول مشغولة، ولذا أخبر الله نبيه بأنه لو كان فظاً غليظاً القلب لانفضوا من حوله، هذا وهونبي.

والرحمة تولّد الحرص على جلب المصلحة ودفع المضرة عنهم وقد وصفه الله بذلك في قوله سبحانه: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ». وبين بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ حرصه على أمته بقوله: «إنما مثلي ومثل أمتي كمثل رجل استوقد ناراً فجعلت الدوابُ والفراسُ يقعن فيه، فأنا آخذ بحجزكم وأنتم تقحمون فيه» رواه مسلم.

ولا شك أن هذا الحرص من الرسول بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ منبعه الرحمة والشفقة على الأمة.

ويولد من الرحمة الحلم على المخطيء وعدم المبادرة إلى العقاب، وخدوا هذه الحادثة واستبطوا منها يا رجال التربية والتعليم – ما شئتم.

روي أن أعرابياً جاء إلى الرسول بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يطلب منه شيئاً فأعطاه ثم قال: أحسنت إليك؟ قال الأعرابي: – لا، ولا أجملت. فغضب المسلمين وقاموا إليه، فأشار إليهم أن كفوا، ثم قام ودخل منزله وأرسل إليه بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ زاده شيئاً ثم قال: أحسنت إليك؟ قال: – نعم، فجزاك الله من أهلٍ وعشيرة خيراً، فقال له النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: – إنك قلت ما قلت وفي نفس أصحابي من ذلك شيئاً فإن أحبت فقل بين أيديهم ما قلت بين يدي حتى يذهب ما في صدورهم عليك، قال: نعم. فلما كان الغدو أو العشى جاء فقال بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: – إن هذا الأعرابي قال ما قال فزدناه فزعم أنه رضي أكذلك؟ قال: – نعم فجزاك الله من أهل وعشيرة خيراً، فقال النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: – مثلي ومثل هذا مثل رجل له ناقة شردت عليه فاتبعها الناس فلم يزيدوها إلا نفوراً، فناداهم صاحبها: – خلوا بيتي وبين نأتي، فإني أرفق بها منكم وأعلم، فتووجه لها بين يديها فأخذ لها من قُمام الأرض فردها حتى جاءت واستنابت وشد عليها رحلها

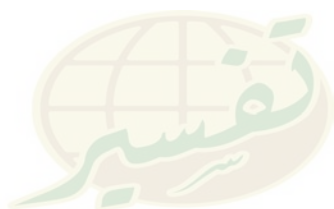


واستوى عليها، وإنني لو تركتكم حيث قال الرجل ما قال فقتلتموه دخل النار».

#### الصفة الخامسة: الصبر :

وهو صفة لازمة للوصول إلى الهدف وبدونها تذهب الجهدود، وتهدى الطاقات وتتبدد، ولهذا أمر الله نبئه ﷺ بالصبر: «وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ» «وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْتُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَخْرُنْ عَلَيْهِمْ» «وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزِيمِ الْأَمُورِ» وغير ذلك.

وقد صبر عليه الصلاة والسلام، فأدى الأمانة وبلغ الرسالة، وكان قدوة يجب أن تُحتذى، ومثلاً في التعليم يجب أن يقتدي به.



## استقبال رمضان

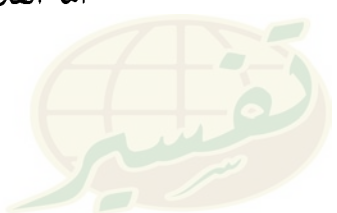
الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وأصحابه إلى يومن الدين وبعد .  
انطوت الشهور والأيام ودارت عجلة الزمان فإذا برمضان يعود إليها من جديد فأهلًا به وبشهره المبارك .

### ستمعي الكرام :

كنت في مجلس يضم الصحابة والأحباب فالتفت متسائلاً: أيها الأحبة . . . كلكم يذكر الأيام الماضية التي يعلن فيها إمام المسلمين عن إقامة صلاة الاستسقاء فيخرج لها المسلمون وتقام صلاتها في مدن البلاد، وهم يدعون الله بقلب خالص أن ينزل الغيث ويتفرق الجمع ولسانهم ما زال يلهم بالدعاء وما يزال الخطباء في الجمعة يدعون الله أن ينزل الغيث . . . فإذا نزل رأيت أول آثاره في الوجه مشرقةً فرحةً . . . شاكرةً ربها كأنها قد أجذبت قبل ذلك حتى من الابتسامة .

ثم تسيل الشعاب والأودية وتظهر آثار رحمة الله بعباده فيذهبون زرافات ووحداناً إلى روضات الربيع وأماكن تجمع الأمطار فرحين مستبشرين . . .

أما الفلاح والمزارع فيفرح كثيراً بهذا الغيث أيضاً ولا يُفَرِّطُ أبداً في



الاستفادة منه، فموسم الغيث موسم يتحينه الزرّاع، ويترصدونه، ليلقوا فيه بذورهم وليغرسوا فيه غراسهم.

ثم التفت إلى الصحاب وقلت بالله عليكم أليس هذا هو واقعنا مع الغيث؟ فأجابوا أن نعم، ثم قلت هذا غيث الأجساد تشرق به الوجوه، وتمتلئ به الأودية والشعاب، وتحضر به الأوراق، وتورق به الأشجار، فهلا سألت عن غيث القلوب! هل صلى أحدكم صلاة الاستسقاء لقلبه... إن للقلوب غياثاً تحتاج إليه كما تحتاج الأرض إلى المطر، ولأن كان لغيث الأرض أوقات يقل فيها أو يكثر فإن لغيث القلوب أوقاتاً كذلك.

وقد ودعنا شمس اليوم مخلفةً وراءها هلالاً معلناً دخول شهر ربيع القلوب فاهلاً بشهر رمضان وسهلاً... أهلاً بشهر يُزكي وينمي كل ما تزلف فيه النفس من خير وبر.

وقلت للصحابة أيضاً أليس لكل منكم بيت يتعاهده بالحفظ والصيانة... يقوم بتنظيفه وترتيبه في كل يوم... ومنه ما يقوم بترتيبه وصيانته في كل أسبوع... ثم يقوم بصيانة عامة في كل سنة، يتفقد أرجاءه ويقوم بترميمه، وتنظيفه، وإعادة ترتيبه... إذا كنتم تفعلون ذلك فهلا تعاهدتتم صحائف أعمالكم - كذلك - تظرون إليها صباح كل يوم ومساءه، تحضون فيه سيراتكم، وتستغفرون الله منها، وتنظرون فيها نظرة أخرى في نهاية كل أسبوع... فإذا جاء رمضان حرستم على أن تمحووا بصيامه ذنوب العام كله... إنكم لو فعلتم ذلك لبقيت صحيفتكم نقية طاهرة تُعْبطون عليها.

وليس في ذلك كبير مشقة ولكنه يحتاج إلى عزيمة صادقة وقد أرشدنا الرسول ﷺ إلى ما فيه تحقيق ذلك فقال عليه الصلاة والسلام: - «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان مكفرات ما بينهم إذا اجتنبت الكبائر».



وفي الحديث: «لو يعلم الناس ما في رمضان لتمتن أمتى أن يكون رمضان السنة كلها».

وعن عبادة مرفوعاً: «أتاكم رمضان شهر بركة يغشاكم الله فيه فيتزل الرحمة ويحط الخطايا، ويستجيب فيه الدعاء، وينظر الله إلى تنافسكم فيه، ويباهي بكم ملائكته، فأروا الله من أنفسكم خيراً فإن الشقي من حرم فيه رحمة الله».

فاستبشروا - مستمعي الكرام - بدخول شهر رمضان فقد كان ﷺ يبشر أصحابه بقدوم شهر رمضان ويقول: « جاءكم شهر رمضان شهر مبارك كتب الله عليكم صيامه ، فيه تفتح أبواب الجنة ، وتغلق فيه أبواب الجحيم ، وتُغلَّ في الشياطين ، وفيه ليلة خير من ألف شهر خيرها فقد حرم ».

### مشر المستمعين:

هل منكم من اتخذ عند الله عهداً أنه سينسأ له في أجله حتى يلقى رمضان في عام قابل - معافي في بدنـه... موفوراً في رزقه... آمناً في سربـه... ممكناً من تدارك أمره... لا والله، ما منكم من أحدٍ هو كذلك... وأنه والله لمن التفريط أن يُسْوِفَ المسلمُ في توبيه وإنابته إلى الله وقد فُتُّحت في هذه الليلة المباركة أبوابُ الجنة، وغُلِّقت أبواب النيران، وصفدت الشياطين، قال عليه الصلاة والسلام: «إذا كان أول ليلة من رمضان صُدِّدت الشياطينُ ومُرْدَدُ الجن، وغُلِّقت أبوابُ النيران، فلم يفتح منها بـاب، وفُتُّحت أبوابُ الجنة فلم يغلق منها بـاب، وينادي منادٍ يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر... والله عتقاء من النار وذلك كل ليلة».

وقال ﷺ: «إذا دخل شهر رمضان فُتُّحت أبواب السماء، وغُلِّقت أبواب جهنـم، وسلسلت الشياطين».

فالبدار البدار بالتوبه قبل أن يجيء أحـدـنا اليـومـ الذي يقول فيه: «رب ارجـونـ لـعـلـيـ أـعـمـلـ صـالـحـاـ فيـماـ تـرـكـتـ» أو يقول: «رب لـوـلاـ أـخـرـتـنيـ إـلـىـ أـجـلـ قـرـيبـ فـأـصـدـقـ وـأـكـنـ مـنـ الصـالـحـينـ».

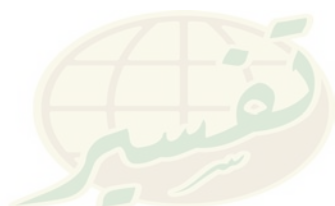
يا قـومـ أـجـبـواـ دـاعـيـ اللهـ وـلـيـكـنـ أـوـلـ أـمـرـ نـشـرـعـ فـيـهـ لـلـتـوـبـةـ أـنـ نـلـفـتـ التـفـاتـةـ يـسـيـرـةـ إـلـىـ الـوـرـاءـ نـحـصـيـ بـهـ سـيـئـاتـنـاـ وـذـنـوبـنـاـ،ـ وـنـعـرـفـ بـهـ مـدـىـ تـفـرـيـطـنـاـ وـتـقـصـيرـنـاـ،ـ لـعـدـ مـنـ التـوـبـةـ مـاـ يـمـحـوـ ذـنـوبـ صـحـيفـةـ الـأـمـسـ،ـ وـلـنـمـحـ بـمـاءـ الـعـيـنـيـنـ الـمـسـكـوبـ مـدـادـ السـيـئـاتـ الـمـكـتـوبـ،ـ وـلـنـوـطـنـ العـزـمـ عـلـىـ الـإـقـلـاعـ عـنـ الـمـعـاصـيـ،ـ وـإـلـاـكـثـارـ مـنـ الطـاعـاتـ.

تلـكمـ هـيـ خطـوتـنـاـ الـأـولـىـ عـلـىـ طـرـيقـ التـوـبـةـ وـالـإـنـابـةـ...ـ إـفـاـذاـ طـهـرـنـاـ قـلـوبـنـاـ مـنـ نـبـتـ السـيـئـاتـ فـلـنـغـرـسـ فـيـهـ غـرـسـ الـحـسـنـاتـ،ـ وـلـنـكـثـرـ فـيـ هـذـاـ الشـهـرـ الـكـرـيمـ.ـ مـنـ الـأـعـمـالـ الـصـالـحـةـ،ـ فـلـنـدـعـ اللـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـ بـقـلـبـ خـالـصـ أـنـ يـأـخـذـ بـأـيـدـيـنـاـ إـلـىـ مـاـ فـيـ الـخـيـرـ لـنـاـ فـيـ الدـنـيـاـ وـالـآخـرـةـ،ـ وـلـتـدـارـكـ فـيـهـ مـاـ فـرـطـنـاـ بـهـ فـيـ الـأـيـامـ الـخـالـيـةـ،ـ فـهـوـ شـهـرـ لـاـ كـالـشـهـورـ؛ـ تـضـاعـفـ فـيـهـ الـحـسـنـاتـ،ـ وـتـمـحـيـ فـيـهـ السـيـئـاتـ،ـ وـيـكـثـرـ فـيـهـ الـعـقـاءـ مـنـ النـارـ،ـ وـمـنـ يـدـرـيـ فـقـدـ يـكـونـ آخـرـ شـهـرـ نـؤـديـهـ!!ـ وـمـنـ يـدـرـيـ هـلـ نـدـرـكـ مـنـ بـعـدـ رـمـضـانـ آخـرـ أـمـ لـاـ؟ـ وـكـمـ مـنـ رـجـلـ صـامـ رـمـضـانـ الـمـاضـيـ وـهـوـ يـحـسـبـ أـنـ سـيـصـوـمـ رـمـضـانـاتـ آخـرـ،ـ وـجـاءـ هـذـاـ الشـهـرـ وـهـوـ فـيـ قـبـرـهـ،ـ وـكـمـ مـنـ إـنـسـانـ صـامـ بـعـضـ أـيـامـهـ مـعـ النـاسـ وـقـضـىـ باـقـيـهـ فـيـ قـبـرـهـ...ـ

### أـيـهـاـ الـأـحـبـةـ:

لـاـ أـرـيدـ أـنـ أـقـضـ مـضـاجـعـكـمـ،ـ أـوـ أـنـ أـنـغـصـ مـعـيشـتـكـمـ،ـ أـوـ أـنـ أـنـكـأـ جـراـحـكـمـ وـلـكـنـهاـ الذـكـرىـ...ـ تـنـفـعـ الـمـؤـمـنـينـ...ـ

■ ■ ■



## غزوة بدر... قصة عقيدة

الحمد لله نصر عبده، وأعز جنده، وهزم الأحزاب وحده، والصلة والسلام على قائد المسلمين، وإمام المتدينين، وسيد الغُرّ المحجلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد.

### أبناء الشرق... قاصيًّا ودانِيًّا

عن يوم بدر أكتب لكم عن يومٍ من أيام الإسلام الخالدة، فيه قامت دولة الإسلام ومنه انطلقت جيوشه التي غيرت وجه التاريخ.

كلكم يعلم كيف اضطهد المشركون رسول الله ﷺ وأصحابه حتى اضطروهم إلى الهجرة تاركين ديارهم وأموالهم نهباً للمشركين... وتمادي المشركون في طغيانهم وافتخارهم بقوتهم وكثرتهم واستهانوا بال المسلمين وأذلوهم...

وأن الأولان ليأخذ المسلمين بحقهم من المشركين... الحق المعنوي، والحق المادي، فهذه قافلة تجارية لقريش يقودها أبو سفيان فيها ثلاثون رجلاً أو أربعون ولما سمع رسول الله ﷺ بهذه القافلة نَدَبَ الناس إليها وقال:

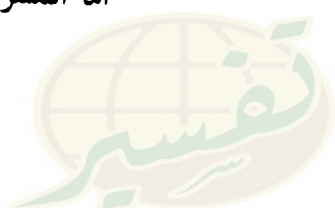
«هذه عِيرٌ قريش فيها أموالهم فاخرجوا إليها لعل الله يُنْفِلُكمُوها» فانتدب الناس فخف بعضهم وثقل بعضهم، لأنهم لم يَظُنُوا أن رسول الله ﷺ سيلقي حرباً... فخرج معه ثلات مئة وأربعة عشر رجلاً،

وأرسل رسول الله ﷺ رجلاً يتحسن خبر القافلة حتى إذا أتيا الحوراء أناخا راحلتيهما إلى مكان قريب من الماء ثم أخذوا يستقيان فسمعا جاريتين تتحدثان عن وصول القافلة غداً أو بعد غدٍ فعادا أدراجهما إلى الرسول الله ﷺ يخبرانه بما سمعا.

وبالمقابل... كان أبو سفيان حَذِرًا في سيره مُتَرَقِّبًا لهجوم المسلمين على قافلته، فكان يستطيع الأخبار بنفسه، ويسأل منْ لقي من الركبان، حتى أخبره مخبر بأنه رأى راكبين قد أتيا إلى هذا المكان فأتى أبو سفيان مُنَاخَهُما فأخذ من روث بعيريهما فَفَتَهُ فوجد فيه نوى فقال: هذه - والله - علاقٌ يشرب هذه - والله - عيون محمد وأصحابه. ثم رجع فضرب وجه عيشه عن الطريق فسار نحو الساحل وترك بدراً بيسار، وأسرع يجدُ السير، خوفاً من أن يُدرك - وأرسل إلى مكة مَنْ يدعوه المشركون إلى حماية قافتلهم... وهبَ المشركون يُحرَضُ بعضُهم بعضاً، ويندبُ بعضُهم بعضاً ومن هم بالخلاف شئوا وازدواه حتى يسبقهم إلى الخروج فقد رأى أمية بن خلف القعود فأتاه عقبة بن أبي مُعيط، وأبو جهل، ومعهما مجمرٌ فيها يخور ومجملةٌ ومروءٌ فوضع عقبة المجمرة بين يديه وقال: يا أبا علي استجمِر فإنما أنت من النساء! وقال أبو جهل: اكتحل فإنما أنت امرأة! فقال أمية: - ابتعوا لي أفضل بعير في الوادي...

فخرج المشركون بين التسع مئة والألف... والتقو بال المسلمين في بدر على غير ميعاد... وهنا اختلف الأمر، وانقلب القضية، فالمسلمون لم يخرجوا لحرب وإنما خرجوا للاستيلاء على قافلة، يقابلون فيها ثلاثة أو أربعين رجلاً، ولم يكن معهم عتاد ولا عدة، والمشركون خرجوا لحماية القافلة وقد علموا بنجاتها وسلامتها... فما عسى أن يكون الأمر؟

أما المشركون فأصرروا واستكثروا ورأوا أن يقيموا بيدر ثلاثة وينحررون



الجُرُر ويطعمون الطعام، ويُسقون الخمر، تعزف عليهم القيان، تسمع العرب بهم وبمسيرهم فلا يزالون يهابونهم.

أما المسلمين فقد رأوا أن في عودتهم أدراجهم ضعفاً عن القتال، وخوفاً من اللقاء، فيزدادون ذلة، ويزيد عدوهم قوًّا وطغياناً واستهانة بهم !! بل ربما لحق بهم المشركون إلى المدينة فلا يبقى لهم هيبة ولا مكانة فتتجرأ القبائل على غزوهم ويُقضى على الدعوة في مهدها.

أقبل النبي ﷺ يستشير أصحابه رضي الله عنهم فقال المهاجرون: امض لأمر الله فنحن معك، وقالت الأنصار: - امض يا نبي الله لما أردت فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر لخضناه معك ما بقي منا رجل. فبشرهم الرسول ﷺ بالنصر...

ولما أقبل المشركون قال رسول الله ﷺ: «اللهم هذه قريش قد أقبلت بخيلاً لها وفخرها تحادك وتکذب رسولك. اللهم فنصرك الذي وعدتنی اللهم أحنهم الغدأة...»

أما قريش فقد تشاوروا في الرجوع فأشار عليهم عمر بن وهب بعد أن رأى جيش المسلمين فقال: يا عشر قريش البلايا تحمل المانيا، نواضح يثرب تحمل الموت الناقع، قوم ليس معهم منعة ولا ملجاً إلا سيفهم، والله ما أرى أن يقتل رجل منهم حتى يقتل رجلاً منكم، فإذا أصابوا منكم أعداداً هم مما خير العيش بعد ذلك؟

فلم يأخذ القوم برأيه. والتقي الجيshan صبيحة الجمعة السابعة عشر من رمضان من السنة الثانية للهجرة، وما زال رسول الله ﷺ ينظم الصفوف ويدعو ربه ويقول: «اللهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تعبد»، فيشقق عليه أبو بكر رضي الله عنه ثم يرفع رداءه ويقول: «يا نبي الله بعض مناشدتك ربك، فإن الله منجز لك ما وعدك».

وخرج رسول الله ﷺ إلى الناس فحرضهم وقال: «والذي نفس محمد



بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيقتل صابراً محتسباً مقبلًا غير مدبر إلا أدخله الله الجنة» فقال عمير بن الحمام وفي يده تمرات يأكلها: «بخٌ... بخٌ... أما بيبي ويبن أن أدخل الجنة إلا أن يقتلني هؤلاء؟!» ثم قذف التمرات من يده وأخذ سيفه فقاتل القوم حتى قتل.

وأخذ رسول الله ﷺ حفنة من الحصباء فاستقبل بها قريشاً ثم قال: «شاهدت الوجه» ثم نفحهم بها وأمر أصحابه فقال: «شدوا» فكانت الهزيمة على المشركين فقتل من قتل من صناديد قريش وأسر من أسر من أشرافهم، وألقى المسلمون قتلى المشركين في قليب... وسمع الصحابة رسول الله ﷺ في جوف الليل ينادي:

«يا أهل القليب بئس عشيرة النبي كتم لنبكم، كذبتموني وصدقني الناس، وأخرجتموني وأواني الناس، وقاتلتموني ونصرني الناس... ثم قال... هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً فإني وجدت ما وعدني ربى حقاً... فقال المسلمون: يا رسول الله: تنادي قوماً قد جيفوا؟ قال ما أنت بأسمع لما أقول منهم»... أبناء الإسلام: تأملوا خروج المسلمين من المدينة لا يريدون قتالاً ولا يستعدوا له، فإذا بهم إمام من يفوقهم عدة وعثاداً... خرجوا يريدونها غنية فإذا بهم كانوا يساقون إلى الموت... خرجوا يريدون أمراً يسيراً فإذا بهم أمام ذات الشوكة قال تعالى في خروجهم مع الرسول ﷺ وغرضهم من الخروج:

﴿كَمَا أَخْرَجَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ بَيْتِكُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فِرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَرِهُونَ ⑥  
يُجَدِّلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَا بَيْنَ أَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ⑦ وَإِذَا يُعَذَّبُكُمُ اللَّهُ  
يُعَذِّبُ الظَّالِمِينَ أَنَّهَا لَكُمْ وَقَدْرُكُمْ ۖ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُوْنُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهُ  
أَنْ يُعَلِّمَ الْعَقَدَ ۖ يُكَلِّمُهُمْ ۖ وَيَقْطَعُ دَأْبَرَ الْكُفَّارِ ۗ ۸ لِيُعَلِّمَ الْحَقَّ ۖ وَيُبَطِّلَ الْبَطَلَ  
وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ۚ﴾ ... الله أكبر... أرادها المسلمون قصة  
غنيمة، قصة قوم أغروا على قافلة فغمواها... وأرادها الله سبحانه وتعالى



قصة عقيدة قصة تحكي انتصار الحق على أعدائه المدججين بالسلاح المزودين بكل زاد... والحق في قلة من العدد وضعف في الزاد والراحلة... قصة انتصار قلوب مؤمنة قليلة على قلوب كافرة كثيرة.

أرادها الله منار يعلن للأجيال البشرية التالية قاعدة أصيلة للنصر في المعارك... وإن هذا الانتصار ليس حالة شاذة وليس بفلتة عارضة ولا بصدفة عابرة وإنما هو يجري على سنة الله المحكمة أنه حيثما انطلقت العصبة المؤمنة في الأرض لنشر دين الله الحق وإعلاء كلمته فإن النصر حليفها والهزيمة لعدوها...

النصر لهذه العصبة ما استقامت على الطريقة، وأمنت بالعقيدة، وتوكلت على الله، واستعانت به وحده... كيف وقد بين الله سبب هزيمة المشركين في بدر بقوله عز شأنه: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِقُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَكُلَّبَ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾.

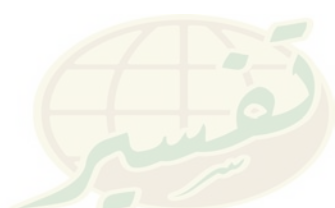
### يا أصحاب العقول المفكرة:

ألا فاعلموا أن النصر ليس بالعدد ولا بالعدة وليس بالمال والخيل والزاد ولا بالطائرات والدبابات والقنابل الذرية وحدها وإنما هو بمقدار اتصال القلوب بقوة الله التي لا تقف أمامها قوة العباد.

ألا فلتوقن كُلُّ جماعة مسلمة أنها تملك في كل زمان وفي كل مكان أن تغلب خصومها وأعداءها مهما تكن أعدادها قلة وضعفاً... ومهما يكن عدوها كثرة وقحة.

ولو استعرضنا التاريخ إلى يومنا هذا لرأينا كم من قوة مادية انهزمت أمام القوة المعنوية قوة العقيدة والإيمان.

ألا أن بدرًا تعلن للناس بملء فيها أن سبيل النصر في الحرب هو صحة العقيدة وسلامتها وكل قوة أمامها ضعيفة.



## آداب تلاوة القرآن

الحمد لله الذي أنزل الفرقان رحمة للعالمين. ومناراً للمهتدين وضياءً للمستضيئين وجعله شفاءً للصدور، وريحاً للقلوب، وهدى للسالكين، وجعله عزاءً للقrying في ضياعته، وواعضاً للغنى في بهجته، وأنيساً للمستوحش في وحشته، ونجياً للمؤمن في خلوته، وهدى للعلم برمته.

أودع فيه الهدایة، وجعل فيه البشري: ﴿إِنَّهَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِّلّٰتِي هُنَّ أَقْوَمُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كِبِيرًا﴾  
وجعل التزام حدوده فرضاً، والعمل بما جاء فيه حياة ترضى.

وما لنا والاطناب في صفاته والرسول ﷺ قد أجملها لنا في الحديث الذي رواه علي بن أبي طالب رضي الله عنه حيث قال: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: ألا أنها ستكون فتنة، فقلت: ما المخرج منها يا رسول الله؟ قال: كتاب الله فيه نبأ ما كان قبلكم وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل من تركه من جبار قصمه الله، ومن ابتغى الهدى في غيره أضلله الله، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم هو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسنة، ولا يشبع منه العلماء، ولا يخلق على كثرة الرد، ولا تنقضي عجائبه هو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجِيبًا ﴾ يهدي إلى الرشيد﴾.



من قال به صُدَقَ، ومن عمل به أَجْرٌ، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هَدَى إلى صراط مستقيم».

إذا كان هذا شأن القرآن فلا عجب إذا أمرنا الله سبحانه وتعالى بتلاوته في مواضع عديدة فقال سبحانه: ﴿فَاقْرَءُوهُمَا يَتَسَرَّعُونَ مِنَ الْقُرْآنِ أَعْلَمُ أَنْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مُّرْضَىٰ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَتَغَوَّلُونَ مِنْ قَبْلِ اللَّهِٰ وَآخَرُونَ يَقْتَلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِٰ فَاقْرَءُوهُمَا يَتَسَرَّعُونَ مِنْهُ﴾.

وقدم الله تلاوته على إقامة الصلاة في قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتَلَوُنَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَنَاهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ بَحْرَةً لَنْ تَبُورَ﴾ وقال سبحانه: ﴿وَاتَّلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابٍ وَرِثَكَ لَامْدِلَ لِكَلْمَنْتِهِ وَلَنْ تَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَلًا﴾ وقال عز وجل: ﴿إِنَّمَا أَمْرَتَ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَمَهَا وَلَمْ كُلُّ شَيْءٍ وَأَمْرَتَ أَنَّ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَأَنَّ أَتَلُو الْقُرْآنَ﴾.

**يا عقوبة مفكرة:**

كتاب بهذا الكتاب في فضله، ومكانته وفي الأمر بتلاوته... لا شك أن من أوائل حقوقه أن تكون لتلاوته آداب حتى نحيا به حياة طيبة.

**أيتها القلوب المؤمنة:**

إن تلاوة القرآن آداب منها: – ما يتعلق بالقاريء، ومنها ما يتعلق بالمكان، ومنها ما يتعلق بالزمان، ومنها ما يتعلق بالقراءة نفسها، ومنها ما يتعلق بالمصحف نفسه، ومنها ما يتعلق بالمستمع، وليس بوسعنا هنا أن نذكرها كلها فلنذكر منها ما يتعلق بآداب القاريء للقرآن فمنها:

**إخلاص النية:**

قال تعالى: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حَنَفَاءَ﴾ وتلاوة القرآن عبادة يجب أن تكون خالصة لوجه الله تعالى لا رباء فيها ولا سمعة، ولا جاه ولا منصباً، وقد عد رسول الله ﷺ الذي يقرأ القرآن للرباء



والسمعة أحد أول ثلاثة من خلق الله تسرع بهم النار يوم القيمة فقال:  
«ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن. فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال:  
فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلنته، وقرأت فيك القرآن، قال:  
كذبت ولكن تعلمت العلم ليقال عالم، وقرأت القرآن ليقال هو قارئ،  
وقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار». فالحذر كل الحذر من تعلم القرآن لإصابة عَرَضٍ من الدنيا.

يا أهل القرآن:

وكما اشترطت طهارة القلب فإن طهارة البدن أيضاً لازمة، فلا بد لقاريء القرآن أن يكون على طهارة في بدنـه من الحدث الأكبر باتفاق ومن الحدث الأصغر على خلاف بين العلماء رحمهم الله تعالى.

وَمَا يَتَعْلَقُ بِالطَّهَارَةِ:

طهارة اللباس. فينبغي أن يكون طاهراً نظيفاً، ومما يتعلّق بها طهارة الفم فعليه أن ينْظُف فاه بالسواك أو غيره فقد كان صَلَوةُ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيلِ يُشَوَّصُ فَاهُ بِالسَّوَّاكِ إذا قام من الليل يُشَوَّصُ فاه بالسواك. وكان يقول نظفوا أفواهكم فإنها مجازي القرآن، وعليه أن يتبع إذا أراد القراءة عن كل ما يؤدي إلى الرائحة الكريهة... كالدخان والثوم والبصل.

ومما يتعلّق بها أيضًا:

أن يتطيب إذا أراد القراءة، فقد كان عليه الصلاة والسلام إذا قام بالليل يتهجد يختلف بالغالبية.

أيضاً الأستاذة:

فإذا أتم طهارته هذه سُنّ له أن يستقبل القبلة لقوله عليه الصلاة والسلام: «خير المجالس ما استقبل به القبلة» كما يستقبلها المسلم في صلاتة وفي ذبحته، وفي دعائه، وسائر قرباته.

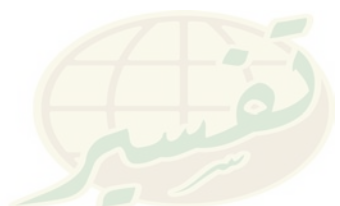
ومن آداب التلاوة للقارئ: أن يقرأ بفهم وتدبر قال تعالى: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ﴾ وقال سبحانه: ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَرَّكٌ لِتَدَبَّرُوا مَا إِيمَانَهُ﴾ فلا يشغل قلبه ولا حواسه بسواء، ولا يسرح بتفكيره وخواطره إلا في معانيه، فإذا مر بآية رحمة سأله من فضله وإذا مر بآية وعد وعذاب استعاد بالله من عذابه. فقد روى مسلم عن حذيفة رضي الله عنه قال: «صليت مع النبي ﷺ ذات ليلة فافتتح البقرة فقرأها ثم النساء فقرأها ثم آل عمران فقرأها، يقرأ متسللاً؛ إذا مر بآية فيها تسبيح سبع، وإذا مر بسؤال سأله، وإذا مر بتعوذ تعوذ».

فلنقتد بقدوتنا ﷺ، ولنحدوا حذوه في تلاوته، وهذا جانب فرط فيه كثير منا - غفر الله لنا ولهم - يقرأون القرآن وألسنتهم في واد وقلوبهم في واد آخر، لا يلتبشون بين دقique وأخرى إلا ويقلبون الصفحات ينظرون كم بقي من السورة أو من الجزء، وكأنهم مكلفون باتمام السورة لا بتدبرها وفهمها، وهذا قلب للمفاهيم وقع فيه الأثثرون - إلا ما شاء الله - وقد سئل ابن عباس رضي الله عنهما عن رجلين قرأ أحدهما البقرة وآل عمران، والآخر البقرة وحدها وزنهما وركوعهما وسجودهما، وجلوسهما، واحد سواء؟ فقال الذي قرأ البقرة وحدها أفضل، وقال رضي الله عنه: «لأن أقرأ سورة أرتلها أحب إلي من أن أقرأ القرآن كله». فلنقرأ القرآن أيها الأحبة - ولننظر كيف نقرأ أولاً، ثم كم نقرأ ثانياً.

ومن آداب القارئ للقرآن الخشوع والبكاء فقد قال ﷺ: «اقرأوا القرآن وابكوا فإن لم تبكوا فتباكوا».

#### **أيها الشاعرون بروعة القرآن:**

هذه آداب قارئ القرآن اذكركم ونفسي بها. واعلموا أن الأجر على قدر المشقة فكلما استمسك الإنسان بالأداب زاد أجره وثوابه من الله. جعلنا الله وإياكم ممن يستمعون القول ويتبعون أحسنها.



## من وحي الحج

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمدٍ وعلى آله وصحبه وسلم وبعد.

حقيقة الحج قضية يغفل عن إدراكها بعض الناس فيحسبون أن الحج ما هو إلا السفر إلى الأراضي المقدسة والتنقل بين المشاعر وأداء المناسك أداء تقليدياً لا روح فيه، بعيداً عنأخذ العطة والعبرة... فيعود إلى بلده خالي الوفاض لا تكاد تجد لحجه أثراً في سلوكه وفي نظرته إلى الحياة.

والحج أجل وأعظم من هذا كله، وكيف لا يكون كذلك وقد وعد رسول الله ﷺ من حجٍ ولم يرث ولم يفسق بخروجه من ذنوبيه كيوم ولدته أمّه!! إذًا فلا بد أن يكون للحج خصائصه ومزاياه التي تؤهل القائم به لنيل هذا الأجر الكبير، بل لا بد أن يكون لكل شعيرة من شعائره خصائص كبرى ومزايا عظمى.

والوقوف في عرفة من أهم شعائر الحج بل هو الحج فالحج عرفة كما قال عليه الصلاة والسلام.

وقف معي - أخي الحاج - لحظاتٍ نتأمل فيها بعض المعاني في هذا اليوم، أعني يوم عرفة - فله معانٍ ظاهرة يدركها الجميع ويفعلها الكل، وله معانٍ أخرى باطنية لا يدركها كثيرون من الناس.

في إحرامك - أخي الحاج - تجرد من اللباس المحيط، وفيه إشعار بوجوب تحرّدك من الذنب.. وકأنما خلعت مع ثوبك المحيط ثوب المعاشي والآثام.

فكم صدقـت في ظاهرـك فخلعت الثوب المحيط ولـيـست لباسـ الإـحرامـ الأـيـضـ الـطـاهـرـ النـقـيـ، فـاـصـدـقـ فيـ باـطـنـكـ بـخـلـعـ لـبـاسـ الذـنـوبـ وـالـبـسـ ثـوـبـ الطـاعـاتـ وـصـدـقـ عـلـىـ نـفـسـكـ حـدـيـثـ الرـسـوـلـ ﷺ «مـنـ حـجـ وـلـمـ يـرـفـثـ وـلـمـ يـفـسـقـ خـرـجـ مـنـ ذـنـوبـهـ كـيـوـمـ وـلـدـتـهـ أـمـهـ».

وانظر - أخي الحاج - كـرـةـ أـخـرـىـ إـلـىـ إـحـرـامـكـ وـسـلـ نـفـسـكـ، أـيـ لـبـاسـ يـشـبـهـ هـذـاـ لـبـاسـ!!!ـ إـنـهـ يـشـبـهـ الـكـفـنـ، وـفـيـ ذـلـكـ تـذـكـيرـ بـالـآخـرـةـ وـبـوـجـوبـ الـاستـعـدـادـ لـهـاـ، وـلـئـنـ كـنـتـ فـيـ لـبـسـكـ لـهـ حـيـنـذاـكـ لـاـ تـسـتـطـيـعـ التـزـودـ لـلـآخـرـةـ فـإـنـكـ آخـرـكـ الـآنـ فـيـ موـسـمـ أـخـدـ الزـادـ وـمـضـاعـفـةـ الـحـسـنـاتـ، وـموـسـمـ قـبـولـ الـتـوـبـةـ مـنـ التـائـبـينـ وـالـمـغـفـرـةـ لـلـمـسـتـغـفـرـينـ..ـ فـأـدـرـكـ نـفـسـكـ قـبـلـ الـفـوـاتـ.

ثم أـرـخـ لـبـصـرـكـ العـنـانـ وـانـظـرـ إـلـىـ أـمـاـمـكـ وـخـلـفـكـ وـعـنـ يـمـينـكـ وـشـمـالـكـ فـإـنـكـ وـاجـدـ مـنـ الـبـشـرـ عـدـدـاـ لـمـ تـرـ مـنـ قـبـلـ لـهـ مـثـيـلاـ..ـ وـكـلـ هـذـاـ يـوـحـيـ بـالـجـمـعـ الـأـكـبـرـ حـيـثـ يـحـتـشـدـ النـاسـ كـلـهـمـ لـلـبـعـثـ وـالـشـوـرـ حـيـثـ لـاـ مـالـ وـلـاـ بـنـونـ إـلـاـ مـنـ أـتـىـ اللـهـ بـقـلـبـ سـلـيمـ.

وهـذـاـ الجـمـعـ مـنـ الـمـسـلـمـينـ الـذـيـنـ اـنـفـقـواـ عـلـىـ الـمـجـيـءـ إـلـىـ هـنـاـ إـلـىـ عـرـفـاتـ فـيـ مـكـانـ وـاحـدـ وـفـيـ زـمـانـ وـاحـدـ وـيـتـقـلـونـ مـنـ عـرـفـاتـ إـلـىـ مـزـدـلـفـةـ وـمـنـ مـزـدـلـفـةـ إـلـىـ مـنـيـ وـمـنـ مـنـيـ إـلـىـ الـجـمـرـاتـ وـمـنـهاـ إـلـىـ الـبـيـتـ الـحـرـامـ.ـ وـهـكـذـاـ يـنـتـقـلـونـ مـنـ شـعـرـ إـلـىـ مشـعـرـ..ـ إـنـ اـتـفـاقـهـمـ هـذـاـ يـوـحـيـ بـأـنـ طـرـيـقـهـمـ وـاحـدـ وـهـدـفـهـمـ وـاحـدـ وـأـنـ عـلـيـهـمـ أـنـ يـرـعـيـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ،ـ وـأـنـ يـكـوـنـواـ كـالـجـسـدـ الـوـاحـدـ إـذـاـ اـشـكـىـ مـنـهـ عـضـوـ تـدـاعـيـ لـهـ سـائـرـ الـجـسـدـ بـالـحـمـىـ وـالـسـهـرـ.

وهـذـاـ الجـمـعـ مـنـ الـمـسـلـمـينـ فـرـصـةـ كـبـرىـ لـكـلـ مـسـلـمـ لـتـفـقـدـ أحـوالـ إـخـوانـهـ

المسلمين في كلّ مكانٍ حيث يلتقي في هذا المؤتمر الإسلامي الكبير رجالُ العلم والأدب، ورجالُ السياسة والإصلاح الاجتماعي وغيرُهم فيتعاونون على رسم أفضلِ الخطط وأحسنِ الوسائل لبلوغ المسلمين الهدف المنشود وحل مشاكلهم وقضاياهم.

ثم انظر أخي الحاج إلى هناك... حيث الصخرات التي وقف عندها رسول الله ﷺ يعلنُ وصايا الوداع.. ويرهفُ المسلم سمعه حتى ليكاد يسمع صوتَ رسول الله ﷺ يعلنُ حقوق الإنسان... أيها الناس إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرامٌ عليكم إلى أن تلقوا ربّكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا... ألا كلُّ شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع... ثم يحضرُ عليه الصلاة والسلام... لا ترجعوا بعدِي كفارةً يضرِّب بعضُكم رقابَ بعضٍ وإنكم ستلقون ربّكم فيسألُكم عن أعمالِكم.. وقد بلغتُ.

ويذكرُ المسلم هذه الوصية الصادقة من الرسول ﷺ في هذا اليوم وفي هذا الموضع فتأخذُه هزةُ الإيمان إن كان صادقاً في إيمانه ويتشعرُ بذنه ولكانما رسول الله ﷺ ينظرُ إلينا من بعيدٍ يُحدِّرنا من واقعٍ صارت إليه طائفة منا يقتلُ بعضها بعضاً والعدو متربصٌ بنا، فرحٌ مستبشرٌ بما يفعله أولئك.

### ثم تفكَر أخي الحاج:

لم سمِّيت إقامتُك في عرفاتٍ وقوفاً فيقال: الوقف في عرفاتٍ مع أنك تقضي غالباً هذا اليوم جالساً!! لا شكَّ أن تسمية عملك هذا بالوقف إشعار بالحث على مواصلة العبادة وعدم الانقطاع كأنما المسلم واقف عند بابِ ربِّه يدعوه ويدعوه ويُلحُّ في الدعاء حتى يستجاب له.

وفي هذا اليوم يوم عرفاتٍ نزل قوله تعالى: ﴿أَلَيْوَمَ أَكَمَّتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعَمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾.

أيُّ فضل لها هذا اليوم الذي أكمل الله به الدين، والذي يقف في المسلم عند باب ربه، والذي أرسى فيه رسول الله ﷺ مبادئ حقوق الإنسان واجتمع المسلمون فيه من كل فج عميق ليشهدوا منافع لهم وتجرد الحجاج فيه من المحيط واتجهوا فيه إلى ربهم ملبيين ومستجيبين.

لا شك أن لمثل هذا اليوم فضلاً كبيراً، ومتزلة عظيمة ولذلك فإن أفضل أيام العام كله بل أيام الدنيا كلها أيام عشر ذي الحجة، ومصداق ذلك حديث الرسول ﷺ «ما من أيام أعظم عند الله تعالى ولا أحب إليه العمل الصالح فيها من أيام العشر فاكتروا فيها من التسبيح والتحميد والتکبير». وفي حديث آخر «ما من أيام العمل الصالح أحب إلى الله فيها من هذه الأيام يعني عشر ذي الحجة، قالوا ولا الجهاد في سبيل الله، قال: ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجلا خرج بنفسه وما له ثم لم يرجع من ذلك بشيء».

وإذا كانت هذه الأيام العشرة أفضل الأيام فإن أفضلها اليوم التاسع منها يعني يوم عرفة.. ومصداق ذلك حديث الرسول ﷺ «ما من يوم أفضل عند الله تعالى من يوم عرفة ينزل الله تبارك وتعالى إلى السماء الدنيا فياهي بأهل الأرض أهل السماء فيقول: - «انظروا إلى عبادي شعثاً غبراً ضاحين جاءوا من كل فج عميق، يرجون رحمتي ولم يروا عذابي، فلم ير أكثر عتيقاً من النار من يوم عرفة..»، وقال عليه الصلاة والسلام عن يوم عرفة: - «إن الله عز وجل تفضل في هذا اليوم فغفر لكم إلا التبعات فيما بينكم» يعني حقوق بعضكم على بعض ..

### أيها الحاج الكريم:

أنت في أفضل الأيام.. وفي أفضل البقاع وفي عبادة من أفضل العبادات فهلا أخلصت في الدعاء.. وجددت العزم على التوبة واغتنمت

ساعاتٍ هذا اليوم بل دقائقه في التوجه إلى الله بقلبٍ خالصٍ صادقٍ، نادمٍ على ما فاتَّ، حازمٍ على العملِ الصالحِ، والإقبالِ على الله..

واعلم أنَّ اللَّهَ يعلمُ ما في نفسك فكنْ صادقاً مع الله... إذا عُذْتَ إلى بذلك بذنبٍ مغفورٍ وسعىٍ مشكورٍ إن شاءَ الله فاحرِصْ على نقاءِ صحيفتك فإنك قد خرجتَ من ذنوبك كيوم ولدتك أُمُّك فلا تُدنسها بالمعاصي بعد أن طَهُرتَ.. ولا تَعُذْ إلى الضلالَةِ بعد أن أخرجك اللَّهُ منها.

أما أنتَ أيُّها المسلمُ في كلِّ مكانٍ فاعلمْ رحمكَ الله تعالى.. أنَّ فضلَ اللَّهِ أكبرُ ونعمته أعظمُ ورحمته أعمُ.. فلم يجعلْ فضلَ هذا اليوم خاصاً بالحجاجِ فلك منه نصيبٌ كبيرٌ بإذنِ الله فقد شرعَ لك صيامَه ووعدَ بالأجر العظيمِ والثوابِ الجزييلِ.. ومضاعفةُ الحسناتِ فيه لجميعِ المسلمينِ فأكثرُ من الأعمالِ الصالحةِ في هذا اليوم فهو يومٌ لا كالأيامِ.

وفقَ اللَّهُ الجميعَ.. وتقبلَ من الحجيجِ حجَّهم ومن الصائمين صيامَهم ومن الصالحين أعمالَهم إنه سميعٌ مجيبٌ وصلى الله على نبينا محمد وعلى آلِه وصحبه وسلم.

■ ■ ■



## الغذاء في الإسلام

حين طلب مني أن أكتب مقالاً عن الغذاء في الدين الإسلامي تواردت على ذهني وتراحمت صور عديدة من نظرة الدين الإسلامي إلى الغذاء وخللت بل جزمنت يقيناً أن المقام لا يتسع لعرض بعض هذه الصور بله جميعها.

ذلكم أن الله سبحانه وتعالى خلق هذا الكون، وخلق الإنسان والجبن، وكلفهم بعبادته، وقد أراد الله سبحانه أن تستمر الحياة على الأرض. وأهم عناصر بقاء الحياة على الأرض:

- ١ - الهواء.
- ٢ - الماء.
- ٣ - والغذاء.

أما الهواء فقد به الله سبحانه وتعالى في أرجاء الأرض لا يجد الإنسان في تحصيله مشقةً ولا نصباً، بل هو ملاصق لآلية التنفس عنده ولهذه السهولة في تحصيله لم يحتاج الأمر إلى إيجاد لذة ظاهرة تدفع إلى تحصيله.

أما الماء والغذاء فلأن في تحصيلهما مشقةً - عادةً - وجهد ونَصْب، وكد وتعب، فقد جعل الله في تحصيلهما لذة.

وأما أجملها من لذة حين يشرب الإنسان كأساً من الماء البارد فتبتل عروقه ويذهب عطشه.



أما الغذاء فقد عدد الله سبحانه وتعالى ألوانه وأنواعه، وجعل لكل نوع لذته الخاصة، لأن الجسم بحاجة إلى نوع واحد من الماء ولكنه بحاجة إلى أنواع متعددة من الأطعمة، فجعل الله سبحانه لكل نوع ميلاً ولذةً حتى يتحقق الغذاء الكامل للجسد.

إذاً فاللذة في تناول الطعام ليست هدفاً بذاتها وإنما هي وسيلة للحفاظ على البقاء حتى تستمر الحياة ويستمر التكليف الشرعي الذي خلق الله من أجله الإنسان والجن.

وقد ذم الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز الذين قصرُوا هدفهم من الطعام على التلذذ وغاب عن أذهانهم الهدف الأساسي منه، بل جعل سبحانه هذا من صفات الكفار فقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّوْنَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْجَنُ وَالنَّارُ مَشْوِي لَهُمْ﴾ وقال سبحانه: ﴿أَذَهَبْتُمْ طَيْبَاتُكُمْ الدُّنْيَا وَأَسْتَمْنَعْتُمْ بِهَا﴾.

وقد اعنى الإسلام عناية كبيرة بالغذاء من جوانب شتى، فتحث على إيجاده للناس بالزراعة، ورَغَبَ في ذلك ووعد بالثواب الكبير، والأجر العظيم، لمن غرس شجرة فقال عليه السلام: «ما من مسلم يغرس غرساً، أو يزرع زرعاً، فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة، إلا كان له به صدقة» رواه البخاري ومسلم.

ولم للغذاء من أثر كبير في بناء الأجسام وتهيئها لإداء العبادة الواجبة فقد حث الإسلام على الطيبات من الطعام. والمراد بالطيب من الناحية الحسية ومن الناحية المعنوية.

أما من الناحية الحسية فقد حرم الإسلام الأغذية الضارة بالجسد كالسموم والمخدرات، والخمور، والدخان، وكل ما يؤدي إلى ضعف الجسد أو الضرر به.



ومن الناحية المعنية أمر الإسلام بالكسب الحلال وحذر من الكسب الحرام حتى لا يأكل الإنسان إلا طيباً، بل جمع القرآن بين الأكل الطيب والعمل الصالح لما للأكل من أثر على صاحبه في عمله وفي سلوكه فقال سبحانه: «يَأَيُّهَا الْرَّسُولُ كُلُّوا مِنَ الطَّيْبَاتِ وَاعْمَلُوا صَنْلِحًا» ﴿وَقَالَ تَعَالَى﴾ **﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَنُوا كُلُّوا مِنْ طَيْبَتِ مَا رَزَقْنَاهُمْ وَأَشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كَثُرْتُمْ إِيَّاهُ تَمْبُدُونَ ﴾** ﴿١٣﴾ **وغير ذلك من الآيات.**

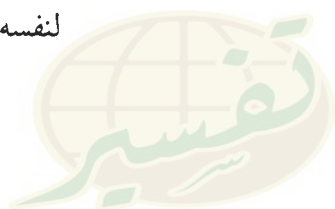
وبين الرسول ﷺ عاقبة الغذاء الحرام بقوله: «أنه لا يربو لحم نبت من سحت إلا كانت النار أولى به» رواه الترمذى.

كما أن الأعمال الصالحة ترد إذا كان صاحبها يتغذى بالحرام، وقد ذكر رسول الله ﷺ: «الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك..؟!» رواه مسلم.

وأنواع الكسب الحرام عديدة لا تخفي .. كالربا، والسرقة، والرشوة، وأكل أموال الناس بالباطل، وأكل مال اليتيم، والأجرة على الحرام، وثمن المحرمات... وغير ذلك.

ولأن الحاجة من الطعام والشراب، والهدف والأسمى، هو تلبية حاجة الجسد الضرورية للغذاء لأداء العبادة والتقوى على الطاعة... فقد نهى الإسلام عن الإسراف في الطعام، والإسراف الذي نهى عنه الإسلام في الطعام أنواع من أهمها:

١ - النهي عن الإسراف من جهة الكمية، وقد ورد عن الرسول ﷺ أنه قال: «ما ملأ ابن آدم وعاء شرّاً من بطنه، بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه فإن كان لا محالة فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه».



٢ - ومن أنواع الإسراف: الإسراف في النوع وهذا ما يقع فيه الأكثرون فيعدون أصناف الأطعمة ولا يأكلون منها إلا القليل، ثم يرمونها في الزبالات... ولا حول ولا قوة إلا بالله.

٣ - ومن أنواع الإسراف في تلبية طلبات النفس باعطائها ما تشتهي دائمًا فيقع صاحبها في براثن شهواتها، وقد روى عنه عليه الصلاة والسلام أنه قال: «إن من الإسراف أن تأكل كل ما اشتئيت» وقد دخل عمر بن الخطاب رضي الله عنه على ابنه عبد الله فوجد عنده لحماً فسأله عنه. فقال: اشتئيته، فقال عمر: أو كلما اشتئيت شيئاً أكلته، كفى بالمرء سرفاً أن يأكل كل ما اشتئى.

ومن صور اهتمام الإسلام بالغذاء أنه شرع آداباً للأكل، وآداباً للشرب لا تخفي، والحديث عنها طويل.

#### أهي القاريء:

احرص على نوع الغذاء، وعلى كونه من كسب حلال، واعلم أن الغذا كل ما كان جديداً كان أنسع - بإذن الله - وإليك قصة ذلك الشاب المريض الذي كانت حالته الصحية في تدهور مستمر ولم يجد الأطباء بُدّاً من إخراجه من المستشفى ليموت عند أهله وذات يوم شاهده رجل عجوز يأكل «فطيرة» جافة فأنكر عليه ذلك وقال:

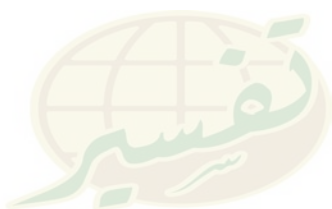
أنظرن الأطعمة الميتة تعيد إليك الصحة؟! لكي تغذى جسمًا حيًّا يجب أن تعطيه أطعمة حية. وحين سأله الشاب عن هذه الأطعمة، قال له: تناول كل شيء طازحًا تناول كل شيء مملوءً بعناصر النمو... أنت تحتاج إلى الخضروات، والليمون، والبرتقال... والفاواكه المشبعة بأشعة الشمس... وبالعصارات الحية...

والالتزام الشاب النصيحة... فكان له الشفاء بإذن الله تعالى...



أتدرؤن من هو ذلكم الشاب؟! إنه الدكتور جايلورد هاوزر... زعيم علم التغذية في العصر الحديث. وقد استفاد من تجربته.

وحين استشهد بهذه الحادثة فإني أشير إلى صفة من صفات الطيبات من الرزق التي أرشد إليها القرآن... **﴿كُلُّا مِنْ طَيْبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ﴾**.



## زكاة قلم!

ما إن حملت القلم وأمسكت أصابعه بتلابيه... وهمنت أن أكتب  
به حتى سمعت صرير قلم...!

رفعت يدي القلم ونظرت عيني إليه نظرة دهشة!!

وتسالت... أصرير قبل الكتابة؟!! قمت من فوري فأغلقت وسائل  
حديثة طغى صوتها على سمعي فلم أكد أسمع سواه... أرهفت سمعي  
من جديد فإذا ما حسبته صرير قلم... حديثاً هاماً...

أدنىت أذني إليه فإذا به يقول متسائلاً... : ماذا تريدينني أن أكتب!  
أنا... أنا الذي لا يؤخذ رأيه فيما يكتب... وينقاد لحركات اليد أياً كان  
صاحبها عاقلاً أو مجحوناً... صغيراً أو كبيراً... مستقيماً أو منحرفاً...  
مؤمناً أو كافراً... أنات ما فتشت أنا وأبائي منذ قديم الدهر نصدرها  
تسمونها صريراً وما هي بصريراً!! ولكنها أنات مكلوم... وزفرات مظلوم.

كنت انظر إلى قلمي وهو يتحدث... وعندما وصل إلى هذا من  
 الحديث... أحسست أنه ينظر إليَّ بعينين حادتين كادت أن تفلته لأجلها  
أصابعِي... فإذا به يقول: على رسilk... ما كنت لأبث إليك شکوای  
ولا أخبرك بحالِي إلا وقد اطمأنْت إليك نفسِي... نحن معشر الأقلام  
نسبح بحمد ربنا وأنتم لا تفهون تسبيحنا... نحن معشر الأقلام...  
يؤرقنا طويلاً أن يكتب بنا كلمة إلحاد... ويؤرقنا كثيراً أن يكتب بنا في

توافه الأمور في مجتمع مسلم تكاثرت مصائبه وتداعت عليه الأمم كما تتداعى الأكلة على قصتها.

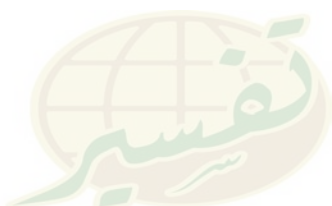
نحن عشر الأقلام – يحملنا أحدكم فيكتب عن الحب والغرام! وعن صدود الحبيب ويحملنا آخر ويمجد دولة كفر أو زعيم إلحاد... . ويحملنا ثالث ورابع وخامس ويكتبون في واد وقضايا أمتهم في واد آخر... . حتى بتنا عشر الأقلام نخسى أن يصييكم من الله عذاب.

معشر الكتاب إنكم تظلمونا وتظلمون أنفسكم إن لم تؤدوا حقنا... . وهل تدرؤن ما حقنا عليكم؟! حقنا أن تكتبوا لنا في سامي المعاني ونبيل الأهداف وسليم الأفكار، حقنا أن يجعلونا مشاعل تضيئون لنا لأمتكم دربها الطويل فتجعلوا ليها البهيم نهاراً ساطعاً، ومحجة بيضاء لا يزيغ عنها إلا هالك وحينئذ تكونون ورثة للأنبياء.

معشر الكتاب كلكم يدرك أن السيف خلق للجهاد بالفعل... . لكن أكثركم يجهل – بلسان حاله أو بلسان مقاله – أنا عشر الأقلام خلقنا للجهاد بالقول ولكم في سلفكم الصالح أسوة حسنة.

ثم وجّه القلم حديثه إلى متسائلاً: هل ستنتشر حديسي إليك؟ قلت هذا بعض حرقك، قال الحمد لله فقد اعترفت أنه بعض حقي لا كله، قلت ماذا تعني؟ قال: مكافأة المجلة إنها بقية حقي فالحديث حديسي... . والكتابة كتابتي وليس لك من هذا ولا ذاك نصيب، قلت عجيب أمرك أيها القلم وماذا يفعل مثلك بالمكافأة؟ قال ألم أقل لك آنفًا أنكم تظلمونا حقنا! ألا تعلم أن علينا زكاة كما أن علينا جهاد؟ ليدفعوا المكافأة إلى المجاهدين الأفغان باسم... . زكاة قلم.

■ ■ ■



## جَهَادُ حَجَرٍ

حديقة المنزل مظهر حضاري يهتم بها من يعشق الخضراء، ويتسع وقته للعناية بها، فيزيل عنها الأعشاب الضارة، والحجارة الناشزة، نظرت لها ذات يوم وقد أعدت للزراعة فإذا بحجر يعلن عن نفسه فما ترددت يدي أن امتدت إليه، وأطبقت عليه، وقبل أن أطروح به فكرت في شأنه، وتدبرت في حاله، كم احتجت إلى مثل هذا الحجر في مواضع، وأحتاج إليه غيري كثير من الناس، فما باله يbedo اليوم رخيصاً! بل يbedo عدواً يجب التخلص منه!! نعم؛ إن للمكان تأثيراً في قيمة الأشياء، كما أن للمقام تأثيراً في قيمة المقال... وما زلت أفكّر في الأمر، وأنا أقلب نظري أرفعه وأخفضه، فلمحت الحجر وقد أزال عنه عرق يدي الغبار، أو هكذا ظنت، لولا أنني رأيت قطرة تنزل من الحجر، جزّمت ساعتها أن مانزلي ليس بعرق يدي فرفعت الحجر وأدنته إلى عيني أتفحصه وأقلب فيه النظر باحثاً عن المكان الذي ندت منه تلك القطرة، وما السر في ذلك؟ وعلامات الدهشة والاستغراب لا تزال ترسم نفسها على محياي، وكم كانت دهشتي أكبر حين سمعت الحجر يتحدث... نعم يتحدث!

سمعت من حديثه قوله: مَا لَكَ تَنْظَرُ إِلَيْيِ هَكَذَا؟ أَسْتَكْثَرْتُ عَلَيْيِ أَنْ تَدْمُعَ عَيْنِي دَمْعَةً وَاحِدَةً؟ وَلَوْ عَلِمْتَ مَا بِيْ مَا أَسْتَكْثَرْتُ عَلَيْيِ أَنْ أَنْزِفَ الْأَنْهَارَ، أَوْ أَنْ أَشْقَقَ. لَكُنُوكَمْ معاشرَ البَشَرِ هَكَذَا تَنْظَرُونَ إِلَيْنَا معاشرَ الْحَجَرَةِ، نَظَرَةً احْتِقارٌ وَازْدَرَاءٌ، مَعَ أَنَا خَيْرٌ مِنْكُمْ، فَكَرْتُ فِي حَالٍ أَمْتَكْمَ الإِسْلَامِيَّةِ

فراعني أن المسلمين في بقاع كثيرة يلاقون الأذى بل القتل لا شيء إلا لأنهم مسلمون. في فلسطين وفي البوسنة وفي أفغانستان وفي الهند وفي كشمير وفي الفلبين وببلاد أخرى كثيرة وأماكن متفرقة مذابح المسلمين تقام هنا وهناك أهون بكثير من قتل يهودي واحد! إنه لأمر يتفتر له القلب، لمن كان له قلب.

هل رأيت تلك الدمعة التي ندّت من عيني؟ إنها دمعة دعاء الله أن أشارك إخواني في الجهاد. ثم سكت هنئها يلتقط أنفاسه خطر بيالي أن أسأله: وهل على الحجارة من جهاد؟ وكيف يجاهد حجر مثلك؟ فعاد الحجر إلى الحديث، وأحس به ينظر إلىَّ بعينين حادتين قائلاً: ألم أقل لك أنكم معاشر البشر تحتقرنون الحجارة، نعم على الحجارة جهاد، بل التاريخ يحكي أن النصر كان لنا في كل معركة نخوضها.

أرسلنا الله - عز وجل - على قوم لوط فدمروا لهم تدميراً، ورمى بنا أصحاب الفيل فأصبحوا كعصفِ مأكول، بل نحن الوقود الذي تسجر به النار يوم القيمة، فنحن سلاح فتك حين تكون في أيدي مؤمنة.

وقال الحجر: بكت عيني حين سمعت عن جهاد الحجارة في فلسطين ضد اليهود، اليهود الذين حاولوا إلقاء حجر كبير على الرسول ﷺ لاغتياله لولا أن الوحي أخبره بما دروه فأنقذه الله منهم، وهذا نحن الحجارة نعود عليهم لنتقم منهم، ومع أنهم يلبسون الدروع الواقية، وسيارات مصفحة فقد بلغت خسارتهم مبلغاً عظيماً وأزعجهم الحجر الذي يقذفه الطفل الفلسطيني أكثر من إرداة جميع الطائرات والدبابات عام ٦٧.

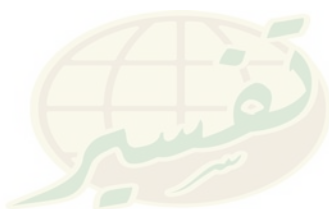
ثم سألني الحجر هل عقد أحكم مقارنة بين الحجر الفلسطيني وأحجار القمر؟ هل تعرف كم كلف إحضار حجر من القمر؟ وكم كلف الحجر الفلسطيني العدو؟ إن أمريكا بذلك المال الكثير حتى أحضرت أحجاراً من



القمر وسيطرت عليها، أما العدو فبذل مثل ذلك ولم يستطع ولن يستطيع أن يسيطر على الحجر الفلسطيني .

إن كل حجر في جميع بقاع الأرض يحترم الحجر الفلسطيني ، ويتمسّى  
أن يشاركه الجهاد ، أستكثر عليّ بعد هذا دمعة ندت من عيني حين أخرجتني  
من حديقتك ، هممت أن تلقيني في صندوق القمامات !! إن دمعتي تلك كدمعة  
أولئك الذين انصرفوا من عند الرسول ﷺ **وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الْدَّمْعِ  
حَزَّاً لَا يَحِدُّوْ مَا يُفْقُدُونَ** .

وهنا رأيت التأثر بادياً على وجه الحجر ، فأردت أن أخفف عنه وأسرّي  
مما به فقلت : وما يدريك أنك لا تجد ما تنفق ! فنظر إليّ باستغراب ومن أين  
ينفق حجر مثلي ؟ وماذا ينفق ؟ قلت : هل تاذن لي بأن أبعث بحديثك هذا إلى  
مجلة تنشره وتدفع لك المكافأة ؟ ولم يتركني أكمل الحديث بل سبقني وقال :  
وتطلب من المجلة أن تدفع المكافأة إلى المجاهدين بالحجارة باسم جهاد  
حجر فأكون قد شاركت إخوانني في فلسطين . قلت : نعم . قال : افعل ، ثم  
اقذف بي حيث تشاء فقد اطمأن قلبي .



## النفس في القرآن الكريم

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمِدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ أَنفُسِنَا  
وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضْلِلٌ لَّهُ، وَمَنْ يَضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَّهُ،  
وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ . . . .

أما بعد. فقد خلق الله الإنسان في أحسن تقويم وركبه من:

— جسد.

— روح.

أما الجسد فمعروف، وأما الروح فللعلماء في المراد بها خلاف  
أصحها ما ذكره ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه الروح حيث قال:

«جسم نوراني علوي خفيف حي متحرك ينفذ في جوهر الأعضاء  
ويسري فيها سريان الماء في الورد وسريان الدهن في الزيتون والنار في  
الفحمر، فما دامت هذه الأعضاء صالحة لقبول الآثار الفائضة عليها من هذا  
الجسم اللطيف بقي ذلك الجسم اللطيف مشابكاً لهذه الأعضاء وأفادها هذه  
الآثار من (الحس) و(الحركة الإرادية) وإذا فسدت هذه الأعضاء بسبب  
استيلاء الأخلاط الغليظة عليها وخرجت عن قبول تلك الآثار فارق الروح  
البدن، وانفصل إلى عالم الأرواح. وهذا القول هو الصواب في المسألة  
وهو الذي لا يصح غيره، وكل الأقوال سواه باطلة، وعليه دل الكتاب



والسنة وإن جماع الصحابة وأدلة العقل والفطرة<sup>(١)</sup> ثم ذكر - رحمه الله تعالى - مائة وستة عشر دليلاً على ذلك.

وقال الفيروزآبادي أن الروح اسم «للجزء الذي به تحصل الحياة والتحرك واستجلاب المنافع واستدفاع المضار»<sup>(٢)</sup>.

ولعله يشكل على بعض الناس التفريق بين النفس والجسم والروح وقد فصل ابن القيم رحمه الله تعالى القول في ذلك فقال:

«والنفس في القرآن تطلق على الذات بجملتها (يعني الجسم والروح) كقوله تعالى: ﴿فَسَلِّمُوا عَلَى أَنفُسِكُم﴾<sup>(٣)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ إِلَيْهِ﴾<sup>(٤)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسٍ يَعْلَمُ مَا كَسَبَتْ﴾<sup>(٥)</sup>.

وتطلق على الروح وحدها كقوله تعالى: ﴿يَأْتِيهَا أَنفُسُ الْمُطَمَّنَةِ﴾<sup>(٦)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿أَخْرِجُوهَا أَنفُسَكُم﴾<sup>(٧)</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ الْهَوَى﴾<sup>(٨)</sup>، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ النَّفَسَ لَأَمَارَةٌ بِالشَّوَّءِ﴾<sup>(٩)</sup> وأما الروح فلا تطلق على البدن لا بانفراده ولا مع النفس»<sup>(١٠)</sup>.

(١) الروح: ابن القيم ص ١٧٨ - ١٧٩.

(٢) بصائر ذوي التمييز: الفيروزآبادي ج ٣ ص ١٠٣.

(٣) سورة التور، الآية: ٦١.

(٤) سورة النحل، الآية: ١١١.

(٥) سورة المدثر، الآية: ٣٨.

(٦) سورة الفجر، الآية: ٢٧.

(٧) سورة الأنعام، الآية: ٩٣.

(٨) سورة النازعات، الآية: ٤٠.

(٩) سورة يوسف، الآية: ٥٣.

(١٠) الروح: ابن القيم ص ٢١٧.



وستتناول في حديثنا هذا الاطلاق الثاني أعني إطلاق النفس على الروح إذ هي التي تفيض على الجسم تلکم الآثار عن الحس، والحركة، والادراك، والحياة، واستجلاب المنافع، ودفع المضار، وبدونها يفقد الجسم كل هذه الآثار بل يفقد نفسه بالتحلل.

وحين نتأمل في غذاء كل من هذين العنصرين (الروح والجسد) نجد أن الجسد خلق من تراب وأن غذاؤه من التراب (نبات أو حيوان يتغذى بالنبات). وأنه إذا ما مات يتحلل ويعود إلى التراب؟! ولذلك يتمنى الكافر يوم القيمة لو أنه بقي على أصله الترابي الأول فيقول: «يَتَائِتِنِي كُثُرٌ تُرَابًا»<sup>(۱)</sup>.

أما الروح فمن الله: «فَإِذَا سَوَّيْتُمُوهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي»<sup>(۲)</sup>.

وإن كانت النسبة اضافة تشريف فلا بد أن يكون غذاؤها من الله وليس من التراب ولا من خلق من التراب فإن التزمت بالغذاء الرباني صدعت بعد الموت إلى عליين وفتحت لها أبواب السماء «يَتَائِنُهَا النَّفْسُ الْمُطَمَّنَةُ أَرْجِعِي إِلَى رَبِّكَ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً»<sup>(۳)</sup>، وإن حادت وأبت إلا الغذاء الترابي أغلقت في وجهها أبواب السماء قال تعالى: «لَا تُفْتَحْ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَقَّ يَلْيَحَ الْجَهَنَّمُ فِي سَرِّ الْمَيَاطِ»<sup>(۴)</sup>، قال كعب: «أرواح المؤمنين في عליين في السماء السابعة، وأرواح الكفار في سجين في الأرض السابعة تحت جند إبليس»<sup>(۵)</sup>.

(۱) سورة النبأ، الآية: ۴۰.

(۲) سورة الحجر، الآية: ۲۹.

(۳) سورة الفجر، الآية: ۲۷—۲۸.

(۴) سورة الأعراف، الآية: ۴۰.

(۵) شرح العقيدة الطحاوية: علي بن أبي العزج ۲ ص ۵۸۳.  
والروح: ابن القيم: ص ۹۱.



وغذاء الجسد فيه النافع والضار فإذا غذى الإنسان جسده بالغذاء الجيد صح وقوي بناؤه وظل حياً طرياً متماسكاً، وإذا غذاه بالغذاء الرديء أو أهمل غذاءه ضعف وانحرف مزاجه، وسأطت صحته، وخارت قواه، وهزل وذبل.

وكذا غذاء الروح فيه النافع والضار أيضاً وإذا غذى الإنسان روحه بالغذاء السليم سمت وارتقت وصحت وسلمت من الأمراض. وغذيتها صحة الاعتقاد، وسلامتها باتصالها بالله تعالى، قال تعالى: ﴿أَلَا يَذِكُرِ اللَّهُ تَطْمِينُ الْقُلُوبُ﴾<sup>(١)</sup>.

وإذا أهمل الإنسان غذاء روحه أو غذتها بالغذاء البشري بأن جعل صلتها بالمبادئ الوضعية والمعتقدات الزائفة أو انقادت لملذات الجسد الترابي فتغذت بغذاءه واستغفت به عن غذاءها الرباني ضعفت وخارت وناهت وانحرف مزاجها ولم يقر لها قرار وضاقت عليها الأرض على سعتها. قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَغْرَضَ عَنِ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾<sup>(٢)</sup>، ﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنِ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقِيَضَ لَهُ شَيْطَلَنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾<sup>(٣)</sup>. وقد تطلب الخروج من هذا الجسد الذي ضاقت به وضاقت بها فتؤدي ب أصحابها إلى الانتحار...

إذن فإن على الإنسان أن يحرص على اختيار غذاء الروح كما يحرص على اختيار غذاء الجسد، وأن يسأل أطباء القلوب عن الغذاء النافع كما يحرص على سؤال أطباء الأبدان عن غذاء الجسد الفاني، وعليه أن يعرض روحه على أهل الذكر كما يعرض جسده على أهل الطب، وأن

(١) سورة الرعد، الآية: ٢٨.

(٢) سورة طه، الآية: ١٢٤.

(٣) سورة الزخرف، الآية: ٣٦.



يعالج روحه كما يعالج بدنها، وأن يتفقداها كما يتفقد بدنها، وأن يحاسبها دورياً كما يجري الفحوص الدورية لجسده.

وإذا كان غذاء هذه الأجساد الترابية السفلية الفانية من أصلها الترابي يستمد، فإن غذاء هذه الأرواح السامة الباقية من الله يستمد، ومن معين كتابه العزيز.

وليس في وسعنا في هذه العجالات... أن نستوعب غذاء هذه الأرواح وعلاجها فلنكتف بالإشارة السريعة.

أما الأرواح فلا تخلو من ثلاث حالات:

### الأولى – الروح السليمة:

وهي التي سلمت من كل شهوة تخالف أمر الله ونهيه، والتزمت الغذاء الرباني، وسلمت العبودية لله، رغبة، ورهاة، ومحبة، وتوكلاً، ورجاء، وإنفاقاً.

### الثانية – الروح الميتة:

وهي الروح التي لا تعرف ربها، بل انحرفت، وحدت، واتبعت الشهوات، وتغدت بالحرام، وانقادت لشهواتها، وأعرضت عن ذكر ربها.

### الثالثة – الروح المريضة:

وهي الروح التي خللت عملاً صالحأً، وآخر سيئاً، فحينما تحيا بذكر الله وتختبئ له، وحينما يشوبها اتباع الشهوات، والحرص على تحصيلها، فهي بين الحياة والموت... أمل في حياتها إن صحت منها العزيمة، وتداركها صاحبها، والتمن علاجها، وجد في تحصيله، وخشية من موتها إن أهملها صاحبها، وسها عن دائها، وأليس من شفائها.

فإن قلت: كيف يعرف الإنسان روحه من أي هذه الأرواح الثلاث



هي؟ قلنا يعرضها على صفات الأرواح الثلاث فيعرف من أي الأرواح روحه.

### صفات الروح الأولى:

من علامات هذه الروح أن تظل معلقة بالأخرة، متذكرة لها كل حين. وأن تكون علاقتها في الدنيا علاقة مؤقتة محدودة كما قال عليه السلام لعبد الله بن عمر رضي الله عنهما: «كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرٌ سَبِيلٌ» رواه البخاري. والرجل الذي علق قلبه بالمساجد من السبعة الذين يظلمهم الله تحت عرشه يوم لا ظلم إلا ظلمه.

ولا يعني بهذا أن ينقطع الإنسان عن الدنيا، أو أن يهملها، وإنما يعني أن لا تكون كل همه ومقصداته.

ومن علاماتها أن تنفر من الغذاء الضار وتأبه، وتأنس إلى الغذاء النافع وتقبل عليه، فتكون القائد لصاحبها إلى الاختيار فلا تزال تضرب على قلب صاحبها حتى يقبل على الطاعة فتسكن، ولا تزال تضرب على قلبه إن هم أن يسلك طريق الزلل فترتبط على قلبه حتى يرى بها ربه... . فيعود.

ومن علاماتها أن يشع صاحبها بوقته أن ينفقه فيما لا خير فيه، أو لا فائدة يجنيها منه.

ومن علاماتها أن تجد في الصلاة راحتها، وفي القرآن أنسها.

ومن علاماتها أن لا تفتر عن ذكر الله وأن تجد لذلك حلاوة دونها كل حلاوة.

### أما صفات الروح الثانية:

فإنها قد تمرض ولا يدرك صاحبها مرضها، بل قد تموت وصاحبها



غافل لا عنها لا يعرف بمرضها فيتداركها، وعلامة ذلك أن صاحبها لا تؤلمه حراب المعاصي «وما لجرح بميت إيلام».

ومن علاماتها أن صاحبها لا يتأثر بموعظة ولا تنفعه الذكرى ولا يأنس لذكر الله... والعياذ بالله.

ومن علاماتها أيضاً ميلها عن الأغذية النافعة إلى الأغذية الضارة، وعن ما فيه صلاحها، إلى ما فيه شهواتها، وعن الدواء إلى الداء.  
أما صفات الروح الثالثة:

فإنها تجتمع فيها أسباب الحياة والمرض فتمده هذه مرة وهذه أخرى وهو مع من غالبهما فتارة يغلب الإيمان في قلبه، وتارة تغلب الشهوات... ويظل حائراً متربداً بين الحالتين إلى أن يتدارك نفسه فيعتقها.. أو أن يغفل عنها فيوبقها وفي الحديث «كل الناس يغدو فباع نفسه فمعتقها أو موبقها» رواه مسلم.

﴿فَإِمَّا مَنْ طَغَىٰ ۝ وَإِمَّا لَحْيَةُ الَّذِيَا ۝ فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَىٰ ۝ ۚ وَإِمَّا مَنْ ۝ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ۝ وَنَهَىٰ النَّفْسَ عَنِ الْهُوَىٰ ۝ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَىٰ ۝﴾<sup>(١)</sup>.  
فالروح الأولى هي النفس المطمئنة.

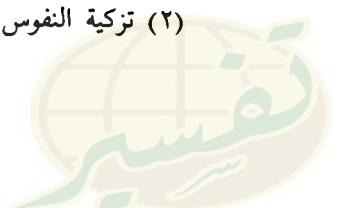
والروح الثانية هي النفس الأمارة بالسوء.

والروح الثالثة هي النفس اللوامة.

فالروح الأولى مطمئنة لأنها سكتت إلى الله عز وجل، واطمأنت بذكره، وأنابت إليه، واشتاقت إلى لقائه، وأنست بقربه فهي مطمئنة قال ابن عباس رضي الله عنهما «المطمئنة المصدقة»<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة النازعات، الآية: ٣٧ – ٤١.

(٢) تزكية النفوس وتربيتها كما يقرره علماء السلف: جمع د. أحمد فريد ص ٧٠.



وأما الثانية فإنها تأمر بالسوء، وتنهى إليه، فلا يكاد أحد ينجو من شرها، وهي الأصل في النفوس، فهي أمارة بالسوء، إلا ما رحم ربى، قال تعالى :

﴿إِنَّ الْفَقْسَ لِأَمَارَةٍ بِالشَّرِّ إِلَّا مَارَجِمَ رَبِّيْتُ إِنَّ رَبِّيْ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾  
[سورة يوسف، الآية : ٥٣].

فكل النفوس في أصلها كذلك إلا من وفقه الله تعالى، وزكي نفسه، فإنها ترتفع إلى درجة النفس اللوامة، أو أعلى من ذلك إلى النفس المطمئنة، ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ رَكِنَهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَنَهَا﴾ [سورة الشمس، الآيات : ٩ - ١٠] ﴿وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا كُنْكُمْ مِنْ أَهْدِ أَبْدًا﴾ [سورة النور، الآية : ٢١].

وأما الثالثة فهي اللوامة، التي لا تثبت على حال واحدة، فهي تتقلب بين الطاعات والمعاصي، فتذكر، وتغفل، وتقبل، وتعرض.

ولا شك أن في القرآن الكريم طاقة روحية ذات تأثير بالغ الشأن في نفس الإنسان فهو يهتز وجданه ويرهف أحاسيسه ومشاعره، ويصلق روحه ويوقظ إدراكه وتفكيره، ويجلب بصيرته، فإذا بالإنسان بعد أن يتعرض لنفحات القرآن يصبح إنساناً جديداً. كأنه خلق خلقاً جديداً.

إن كل من يقرأ التاريخ الإسلامي يلحظ ذلك التحول في تلكم المجتمعات ويرى الانقلاب في شخصيات الأفراد الذين تعلموا في مدرسة محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام<sup>(١)</sup>.

ولا شك أن في القرآن الكريم الشفاء لجميع ما يعتري الأرواح من الأعراض والأمراض، بل إن الروح المطمئنة لا تستغني عن القرآن ساعة واحدة.

(١) انظر القرآن وعلم النفس: د. محمد عثمان نجاتي ص ٢٤٥ .

## طب الأرواح في القرآن الكريم:

فإن سألت - بعد - عن علاج الأرواح في القرآن الكريم قلنا إن أول علاج يصفه القرآن لأمراض الأرواح هو: الإيمان.

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَكُنُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ هُمُ الْأَكْفَارُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ [سورة الأنعام، الآية: ٨٢] وقال سبحانه: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطَمِّنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا يَنْسِيَ اللَّهُ تَطْمِينَ الْقُلُوبُ﴾ [سورة الرعد، الآية: ٢٨] ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ فَلَمْ يُمْنِ﴾ [سورة التغابن، الآية: ١١].

ولا عجب أن يكون الإيمان هو ركن العلاج ذلك أن للإيمان التأثير العظيم في النفوس البشرية فهو يزيد من ثقة الإنسان بنفسه، ويزيد من قدرته على الصبر، وتحمل المشاق، ويغرس فيه الشعور بالأمن والطمأنينة، وهذا المعنى يفسر لنا كيف كان الجيل الأول من هذه الأمة الذي تربى بالقرآن وخلالت قلبه بشاشة الإيمان. كيف كان هذا الجيل القرآني يثق بنفسه أمام جيوش فارس والروم، وكيف صبر على قتالهم وهم الذين يملكون من السلاح والعتاد ما لا يعرفه، وكيف كان يشعر بالأمن والطمأنينة مع القلة من المسلمين، أمام الكثرة الكاثرة من الكفار والمرشكين.

ولم يكن ليتحقق لهم ذلك لو لا أن الإيمان قد تمكّن من شغاف قلوبهم فبُثت فيها الأمان والسكينة، والصبر والطمأنينة، فالإيمان يصله بربه القوي الذي دون قوته كل القوى، والمؤمن دائم التوجّه إلى الله تعالى في كل عمل من أعماله فهو على صلة بربه في كل حين والله في عونه ما دام على هذا الشعور.

إن المؤمن إيماناً صادقاً لا يخاف من شيء في هذه الحياة إلا الله فهو يعلم أنه لا يمكن أن يصيبه شر أو أذى إلا بمشيئة الله تعالى، ولا يمكن لأي إنسان أو لآية قوة أخرى في الكون أن تلحق به ضرراً، أو تمنع عنه

خيراً إلا بمشيئة الله تعالى، ولذلك فالمؤمن الصادق إنسان لا يمكن أن يتملّكه الخوف أو القلق<sup>(١)</sup> أو يشل حركته أو يؤثّر عليه.

وقد اتفقت جميع مدارس العلاج النفسي على أن القلق هو السبب الرئيسي في نشوء أعراض الأمراض النفسية<sup>(٢)</sup>.

والمؤمن الصادق الإيمان يعلم يقيناً أن الأرزاق بيد الله، وأن الله قد قسمها، وأن رزقه سيّاته. فهو راضٌ بقضاء الله وقدره، إن كان قدّر فقره، أو قدّر غناه ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّبِعِ﴾ [سورة الذاريات، الآية: ٥٨] ، ﴿وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوَدُّونَ﴾ [٣٦] [سورة الذاريات، الآية: ٢٢] ، ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [سورة هود، الآية: ٦] ﴿اللَّهُ يَسْعِطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِيرُ﴾ [سورة الرعد، الآية: ٢٦].

والمؤمن لا يخشى الموت ولا يهابه فهو يعلم أنه حق لا مفر منه ﴿فُلِّيَ الْمَوْتَ الَّذِي تَفْرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيْكُمْ﴾ [سورة الجمعة، الآية: ٨] ويعلم أنه لن يموت قبل أجله. ﴿وَلَنْ يُؤْخَرَ أَيَّلَهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلَهُ﴾ [سورة المنافقون، الآية: ١١] ، ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلَهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقِدُونَ﴾ [سورة الأعراف، الآية: ٣٤].

المؤمن يعلم أنه في هذه الحياة عابر سبيل، وأن الآخرة هي الحياة الدائمة لذلك فهو لا يحزن على ما فاته من زخرفها، ولا يبيع دينه بعرض منها ﴿بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا﴾ [١١] ﴿وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى﴾ [سورة الأعلى، الآيات: ١٦ - ١٧].

والمؤمن لا يخشى الحوادث، والمصائب، وغوايـلـ الزمان، وعواـديـ الأيام، ولا يخاف المرض إن حل به، ولا يجزع، فهو مؤمن أن كل ذلك

(١) القرآن وعلم النفس: د. محمد عثمان نجاتي ص ٢٥٠ - ٢٥١ .

(٢) أثر القرآن الكريم في الأمن النفسي: د. ناهد الخراشي ص ١٢٩ .

بقضاء الله وقدره ويعلم يقيناً أن ما حل به أو سيحل به من سراء أو ضراء ما هو إلا ابتلاء وامتحان، وأن عليه أن يصبر على الضراء، وأن يشكر على السراء ﴿وَتَبَلُّوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ﴾ [سورة الأنبياء، الآية: ٣٥].

والمؤمن لا يستسلم للحزن والهم، ولا يرهن نفسه لليلأس والقنوط، ولا يصيبه الكبر والبطر مع النعمة لأنه يعلم أن ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَتَرَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ ﴿لَكُنَّا لَأَنَا سُوَا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَنَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ [سورة الحديد، الآيات: ٢٢ – ٢٣].

والمؤمن لا يظهر خلاف ما يطن فلا يعاني في نفسه من هذا التكلف لأنه يعلم أن الله تعالى يعلم ما في نفسه ﴿رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ﴾ [سورة الإسراء، الآية: ٢٥].

وبهذا كله ندرك أن الإيمان يطهر النفس البشرية من نقصانها فتسلم من الآفات والأمراض النفسية<sup>(١)</sup>.

ولكن هذا التغيير وهذا التطهير ليس بالأمر الهين اليسير إنه عبء ثقيل ذلكم أن الله تعالى قد ألمهم كل نفس بالخير والشر، وأمد كل إنسان بالقدرة على تطهير نفسه من الشر والإبقاء على الخير فمن فعل فقد زakah، ومن لم يفعل فقد دسّها ﴿وَقَنِيسٌ وَمَاسَوَنَهَا ﴾ ﴿فَلَمَّا هَمَّهَا فُجُورُهَا وَنَقْوَنَهَا ﴾ ﴿فَقَدْ أَلْقَحَ مَنْ زَكَنَهَا ﴾ ﴿وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَنَهَا﴾ [سورة الشمس، الآيات: ٧ – ١٠].

وسيلاقى الإنسان العنا الشديد بصد نفسه عن الفجور وحملها على الطاعات وسيظل كذلك في كل لحظة من حياته فجهادها أكبر من جهاد العدو الذي يستمر لمدة معينة ولهذا وصف رسول الله ﷺ جهادها بالجهاد الأكبر.

(١) انظر القرآن وعلم النفس: د. محمد عثمان نجاتي من ص ٢٤٤ وما بعدها.

ومن المعلوم أن الإيمان ينفي الرياء، والكبر، والغرور، والحدق والحسد، والغصب، والوسواس، والطمع، والعجب، واليأس، وتلکم أهم الآفات النفسية والأمراض العصبية.

أما العلاج الثاني في القرآن الكريم للأمراض النفسية والروحية فهو:  
العبادة.

وما أدرك ما العبادة؟ شأنها عظيم، ومكانتها كبيرة، إذ لا يكفي لشفاء المريض أن يعرف مرضه ولا يكفي أيضاً أن يعرف علاجه ثم يقف عند هذا الحد! بل لا بد من تناول العلاج، وكذلك علاج النفس لا يكفي أن يعتقد الإنسان العقيدة الصحيحة بل لا بد من مزاولة هذه العقيدة والالتزام بها وما تتطلبه من أعمال وتطبيقات إذ بالممارسة العملية للعقيدة الصحيحة تحدث التزكية للنفس.

وقد دعا القرآن إلى العمل وفق العقيدة الصحيحة ﴿ وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسِيرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة التوبة، الآية: ١٠٥].

والعمل الذي دعا إليه القرآن ورد بيانه في موضع عديدة من القرآن الكريم والسنة النبوية ومن أهم تلکم الأعمال: الصلاة والزكاة والصيام والحج ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والورع ، والزهد ، والتقوى ، والذكر وتلاوة القرآن ، والصبر ، والتوبة ، والصدق ، والأمانة ، وغير ذلك.

وأداء هذه العبادات يربّي المسلم على التخلص والتجرد من هواه ورغباته ، والانقياد لشهواته ، ويربيه على الاستسلام له بالطاعة وحده ، والامتثال لأوامره واجتناب نواهيه ، وأن يظل في كل لحظة متصلًا بربه ، قريباً منه .

كما يعلمه الصبر على مخالفة النفس ، وتحمل المشاق الجسدية والنفسية في سبيل ذلك ، كما تغرس في نفسه حب الناس ، وأن يحب لهم ما يحب لنفسه فيحسن إليهم ، ويتصدق على فقيرهم ويزور مريضهم ،

ويغطى على صغيرهم، ويوقر كبيرهم، كما تنمى هذه العبادات في نفسه روح التعاون والتكافل، وهذه الخصال هي مقومات الصحة النفسية، كما أنها الوقاية من الأمراض النفسية أيضاً.

فالصلة صلة بين العبد وربه، لا تقطع فإن العبد إذا صلى الظهر لم يزل يتضرر صلاة العصر ويترقبها وإذا صلى العصر لم يزل يتضرر صلاة المغرب ويترقب دخول وقتها وهكذا ولا يزال العبد في صلاة ما انتظر الصلاة وبذا تكون صلته بربه دائمة لا تقطع وحينما يشعر المسلم بهذه الصلة يدرك أنه تحت الرقابة الإلهية فيخضع كل أعماله لما يرضي ربه.

قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾ [سورة العنكبوت، الآية: ٤٥]. وتأمل فاصلة هذه الآية و﴿يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾ كأن في هذا إشارة إلى أن المصلي يدرك أنه مراقب من ربها وأن الله يعلم سائر ما يفعل فيراقب نفسه بنفسه فنهاه صلاته عن الفحشاء والمنكر.

إضافة إلى ما تضفيه الصلاة من تهذيب للأخلاق وتقويم للسلوك بل تورث انقياد إرادة العبد لإرادة الله وخشيته ومحبته سبحانه والانسلاخ من الطبيعة البهيمية التي تقوده إلى الشهوات والهوى. ولذلك حين أمر الله تعالى نساء النبي ﷺ ورضي الله عنهم بالقرار في البيوت ونهاهن عن التبرج أمرهن بالصلاحة والزكاة وطاعة الله ورسوله ثم بين عاقبة ذلك فقال سبحانه: ﴿وَقَرَنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْ تَبَرَّجْ الْجَهْلِيَّةَ الْأُولَىٰ وَأَقِنْ الصَّلَاةَ وَمَاتِبْ الْرَّكُوعَ وَأَطْعَنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهَبَ عَنْكُمُ الْجُنُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُظْهِرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ [سورة الأحزاب، الآية: ٣٣].<sup>(١)</sup>

والخشوع هو روح الصلاة ولبها وقد صورَ لنا أحد العلماء تصويراً

(١) من كتابي «الصلة في القرآن الكريم» ص ٣٨ - ٣٩.

مؤثراً للصلوة التامة فقد سئل حاتم الأصم عن صلاته فقال: «إذا حانت الصلوة، أسبغت الوضوء، وأتيت الموضع الذي أريد الصلاة فيه، فأقعد حتى تجتمع جوارحي، ثم أقوم إلى صلاتي، وأجعل الكعبة بين حاجبي، والصراط تحت قدمي، والجنة عن يميني، والنار عن شمالي، وملك الموت ورائي، وأظنها آخر صلاتي، ثم أقوم بين الرجاء والخوف، وأكبر تكبيراً بتحقيق، وأقرأ قراءة بترتيل، وأركع ركوعاً بتواضع، وأسجد سجدة بتخشع وأقعد على الورك الأيسر، وأفرش ظهر قدمها، وأنصب القدم اليمنى على الابهام، وأتبعها الاخلاص، ثم لا أدرى أقبلت مني أم لا»<sup>(١)</sup>.

إن لهذه الحالة من الخشوع والاسترخاء النفسي الذي تحدثه الصلاة الأثر الكبير في علاج النفس وتحفيض حدة التوترات العصبية الناشئة عن ضغوط الحياة اليومية وفي خفض القلق الذي يعاني منه بعض الناس ولذلك يقول الطبيب توماس هايسلوب «إن الصلاة أهم أداة عرفت حتى الآن لبث الطمأنينة في النفوس، وبث الهدوء في الأعصاب»<sup>(٢)</sup>.

ولما للصلوة من تأثير نفسي كان عليه الصلاة والسلام يقول لبلال رضي الله عنه «أرحنا بالصلوة يا بلال»<sup>(٣)</sup> وكان عليه الصلاة والسلام إذا حزبه أمر أمر بالصلوة.

وإذا علمنا أن الصلوات المفروضة خمس في اليوم والليلة، فضلاً عن النوافل، وعن صلاة الجمعة، والاستسقاء، والخسوف، والكسوف، والجناز، والعيدان، والتراويح، وغيرها، وما يسبقها من استعداد لها بالأذان

(١) إحياء علوم الدين: الغزالى ج ١ ص ١٥١.

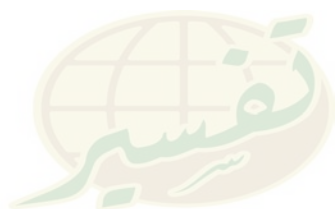
(٢) القرآن وعلم النفس: د. محمد عثمان نجاتي ص ٢٦٤ - ٢٦٥ وانظر أثر القرآن الكريم في الأمان النفسي: ناهد عبد العال الخراشي ص ١٧٢.

(٣) رواه الإمام أحمد في مسنده ج ٥ ص ٣٦٤ وأبو داود في سننه ج ٤ ص ٢٩٦ - ٢٩٧.



والطهارة، وما يعقبها من استراحة للتسبيح والتكبير، وذكر الله، عرفنا ما تستغرقه هذه الصلاة في حياة المسلم ومدى تأثيرها في سلوكه.

والصلاوة مثل من أمثلة تأثير العبادة في علاج النفس البشرية وتهذيبها، وقل مثل ذلك في العبادات الأخرى، كالزكاة، والصيام، والحجج، وغيرها ويطول الحديث لو ذهبنا في استقصاء واحد منها فضلاً عن جميعها، ولعل فيما قلناه إشارة فيها فائدة والله المستعان.



## محاسبة النفس

الحمد لله الذي فضل أمة محمد ﷺ بالقرآن. وآتاهما به ما لم يؤت أحداً من العالمين، وجعله هداية دائمة، وشريعة خاتمة، وحججة قائمة، والصلة والسلام على من كان خلقه القرآن وبعد.

يقف كثير منا صباح كل يوم أمام المرأة الصقيلة، يصف شعره ويصلح هندامه ويواسي رداءه ويلمع حذاءه، وإذا كانت هذه المرأة لا تبدي إلا القشرية البادية فإنه حري بنا أن نقف وقفه أخرى أمام مرأة أصفي وأنقى تصحيحاً لمسار حياتنا وتقويمها لما اعوج منها، لأنها إنما تظهر الجوهر الدفين : ألا إنها مرأة القرآن .

ذلكم أن المسلم ليس بنهر جماله في رقة مائه، وعليل هوائه، وإنما هو بحر بكنوزه، وجواهره، ولآلئه، ومرجانه، فاستخرجوا كنزكم المدفون في بواطنكم أيها المسلمين .

قفوا أمام مرأة القرآن صباح ومساء كل يوم، وحاسبوا أنفسكم قبل أن تحسبيوا، وزنوها قبل أن توزنوا .

### أصحاب العزمات المرجوحة :

اعلموا أن النفوس مجبوة على شيء مهملة، وأخلاق مرسلة، لا يستغنى محمودها عن التأديب، ولا المرضي منها عن التهذيب، فللمحمود وللمرضى في نفسك أصداد مؤثرة، هوى مطاع، وشهوة غالبة، فإن أغفلت

التأديب والتهذيب وأسندت ذلك إلى العقل الفطري، أو إلى الطبع الجبلي،  
قصر بك عن درجة المجتهدين، بل حط بك في هاوية المقصرين.

### أيها المهدى بهدى القرآن:

قف بنفسك عند قوله تعالى : ﴿فَمَآمِنْ طَغَىٰ وَإِنَّ لَتَبَوَةَ الدُّنْيَاٰ فَإِنَّ لَتَبَوَةَ هِيَ الْمَأْوَىٰ وَمَآمِنَ حَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَىَ النَّفَسَ عَنِ الْهُوَىٰ فَإِنَّ لَجَنَّتَهُ هِيَ الْمَأْوَىٰ﴾ .

ثم انظر مع أي الفريقين أنت. أنت من من آثر الحياة الدنيا؟!

إذاً فشَّخصَ بنفسك داءك، وابحث عن مواطن العلة فيك وادهُب إلى  
أطباء النفوس وسلهم عن دوائلك، والتمسه عندهم، فإن لم تجده عند  
أحدهم فابحث عنه عند الآخر، وكن حريصاً عليه أكثر من حرصك على  
علاج القشرة البدنية، فإذا ما وجدته فغض عليه بناوجذك، وإياك إياك أن  
يكون نصيبك منه مجرد المعرفة والعلم، فإن مرض البدن يُخلصُ منه  
بالموت ومرض النفس والقلب يدوم أبداً لا شاء الله.

وإن كنت من الطائفة الثانية ممن خاف مقام ربِّه ونهى النفس عن  
الهوى، أو ترجو ذلك، فابحث عن أخلاقك المحمودة، فهذبها، واستمسك  
بها، وأبعد عنها كل ما يؤدي بها إلى الغفلة أو يؤدي بها إلى الهلاك.

### أصحاب الأدبية المكرمة:

أنتم بين داعيين: داعٍ نفسي يدعو إلى الطغيان وإيثار الحياة الدنيا وما  
حُفٌّ بالشهوات والملذات... وداعٍ رباتي يدعو إلى مخافة الله وينهى عن  
اتباع الهوى وأنت يابن آدم بين الداعيين تميل إلى هذا مرة، وإلى ذاك  
آخر، ومقامك هذا مقام الابتلاء والامتحان. وعليه ثواب أو تعاقب  
فاحرص على سلوك السبيل السوي الذي به النجاة.

واعلم أن الدواء كل الدواء في محاسبة النفس ومخالفتها، فقد روى  
الإمام أحمد رحمة الله تعالى: «الكيسُ من دان نفسه وعمل لما بعد



الموت، والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنى على الله» وروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا أنفسكم قبل أن تزنوا فإنه أهون عليكم في الحساب غداً أن تحاسبوا أنفسكم اليوم، وتزينوا للعرض الأكبر ﴿يَوْمَ يُزَيّنُ مَرْءَوْنَ لَا تَخْفَنْ مِنْكُمْ حَافِةً﴾ وقال الحسن رحمة الله: ما لدابة الجموح بأحوج إلى اللجام الشديد من نفسك، وقال سفيان الثوري رحمة الله: ما عالجت شيئاً أشد علىٰ من نفسي، مرة لي ومرة علىٰ، وقال مالك بن دينار رحمة الله: رحم الله عبداً قال لنفسه ألسْت صاحبة كذا، ألسْت صاحبة كذا، ثم ذمّها، ثم خطمها، ثم أرممها كتاب الله عز وجل، فكان لها قائداً.

فإذا عزمت على تهذيب نفسك وتقويمها فاعلم أن أرباب القلوب جرّبوا قلوبهم في حال الفرح والسرور، فوجدوها قاسية نفرة بعيدة عن التأثر بذكر الله، واليوم الآخر، وجربواها في حال الحزن فوجدوها لينة، رقيقة، صافية، قابلة للتأثير، فللموا أن النجاة في التباعد عن أسباب البطر وكثرة الصحك.

وإذا كان الأمر كذلك فافطم نفسك عن المعاصي والذنوب، وروضها على الطاعات والانس بذكر الله، واعلم أنك ستکابد في فطامها - بادئ الأمر - ما يکابده الطفل عند الفطام عن الثدي، وستکابد في ترويضها ما يکابده مروض الفرس للسرج واللجماء، والركوب، ثم تستسلم لك بعد ذلك وتنقاد، بل تصبّح أسيرة لقلبك ينهَاها عن هواها فتنتهي، ويخوّفها مقام ربيها فتستجيب.

## **أيها المهدون بهدي القرآن:**

ضعوا مرآة القرآن بين أعينكم صباح ومساء كل يوم وأعرضوا أنفسكم على قوله تعالى : ﴿وَقَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ۖ إِنَّ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِيُونَ ۗ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ۚ وَالَّذِينَ هُمْ لِزَكْرَهُمْ فَاعْلَمُونَ ۖ وَالَّذِينَ هُمْ لِفَرْجِهِمْ

حَفِظُونَ ۝ إِلَّا عَلَىٰ أَنْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَلَيَأْتِهِمْ غَيْرُ مُؤْمِنِينَ ۝ فَمَنِ اتَّبَعَ  
وَرَاءَهُ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ۝ وَالَّذِينَ هُرَيْلَكْتُمْ وَعَمِدُهُمْ رَعْنَ ۝ وَالَّذِينَ  
هُرَيْلَكْتُمْ عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يَحْفِظُونَ ۝ ۱

ثم اعرضوها على قوله تعالى: «الشَّاكِرُونَ الْمُكْبَرُونَ الْمُحْمَدُونَ  
السَّتِّيحُونَ الْرَّكِبُونَ السَّاجِدُونَ الْأَمْرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالْمُنْهَوُنَ  
عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْمُحْفَظُونَ لِحَذْوِ اللَّهِ وَبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ».

ثم اعرضوها على قوله تعالى: «إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِيَابِسِنَا الَّذِينَ إِذَا دُكِرُوا بِهَا  
خَرُوا سُجَّداً وَسَبَحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ۝ نَسْجَافَ جُنُوبِهِمْ عَنِ  
الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ حَوْفَا وَطَمَعاً وَمَمَارِزَ قَنَاهُمْ يُنْفِقُونَ».

ثم اعرضوها على قوله تعالى: «إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ  
وَحِلَّتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلَيَّتْ عَلَيْهِمْ مَا يَنْهَا زَادَهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۝ الَّذِينَ  
يُقْيِمُونَ الصَّلَاةَ وَمَمَارِزَ قَنَاهُمْ يُنْفِقُونَ».

ثم اعرضوها على قوله تعالى: «وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَعْشُونَ عَلَىٰ  
الْأَرْضِ هُوَنًا وَإِذَا حَاطَبُهُمْ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا ۝ وَالَّذِينَ يَسْتُوْنَ لِرَبِّهِمْ  
سُجَّدًا وَقِيمًا» الخ. [سورة الفرقان، الآية: ٦٣ - ٦٤].

فإن هذه الآيات هي مرآة القرآن الصافية، فإذا وجدت في نفسك هذه  
الأخلاق فأنت رجل قرآني، وقد سئلت عائشة رضي الله عنها عن خلق  
رسول الله ﷺ فقالت: «كان خلقه القرآن».

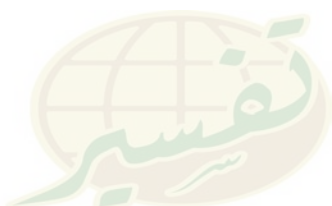
وإن لم تجد شيئاً منها في نفسك فاسأله لنفسك السلامة والنجاة  
وادركتها قبل الفوات.

وإن وجدت بعضها دون بعض فاشتغل بتحصيل ما افتقدته ما دام في  
العمر بقية.



فحاسب نفسك على الفرائض، فإن تذكّرت فيها نقصاً فتداركه إما  
بقضاء أو بإصلاح. ثم حاسبها على التوافل وتداركها بالذكر والإقبال  
على الله.

وافطمنها قبل ذلك وبعده عن المنهيّات ما استطعت، وأكثر من  
الحسنات الماحيّة وتدارك نفسك بالاستغفار والتوبة.



## وجهة نظر (١)

كان العرب يولون الخيل عناية كبيرة، تجاوزت الحد، فآثرواها على المال والولد، وما ذاك إلا لأنها عندهم منجي الفار، وعتاد المهاجم، ومركبة الكر والفر، ومدرعة الطuan، وزينة المtau، فأحبواها وسجلوا حبها بقصائد عذاب.

وجاء الإسلام وأعلن رسوله عليه الصلاة والسلام: «أنَّ الخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيمة».

وقفوا معي – أيها الأحبة – عند قوله إلى يوم القيمة وتأملوا لو كانت الخيل لعصر دون عصر لما قال عليه الصلاة والسلام ذلك لأنَّه لا ينطق عن هوى، وإنما يقول ما يقول عن وحي يوحى.

وكان لرسول الله ﷺ عدداً من الخيل يكرمنها ويرعاها ويensus بوجه خيله وعينيه. ومن أسماء خيله عليه الصلاة والسلام: الملاوح، والورد، ويعسوب، وسَكَاب، وسَبِحَة، والظُّرْب، ولِزَاز، وغير ذلك.

وسابق الرسول الله بين الخيل التي ضمرت من (الحفياء) وهو موضع بالمدينة إلى ثنية الوداع، ومسافته خمسة أميال أو ستة، وسابق بين الخيل التي لم تضمر من الثنية إلى مسجدبني زريق وبينهما ميل أو نحوه.

وأول مسابقة كانت في الإسلام سنة ست من الهجرة سابق رسول الله ﷺ بين الخيل فسبق فرس لأبي بكر الصديق رضي الله عنه فأخذ



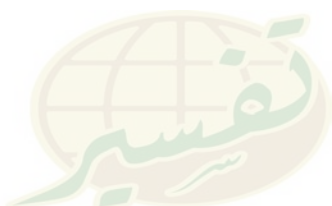
السبَق يعني الجائزة وسبق أبو أسيد الساعي رضي الله عنه على فرس رسول الله ﷺ (لزار) فأعطاه حلة يمانية.

معشر الشباب المسلم: ألا ترون أنا في عصرنا هذا لم نعط الخيل حقها، أما حكومتنا الرشيدة ممثلة في الحرس الوطني فقد أعطت صورة مثالية في الالتزام منذ سنوات طويلة بلا توقف ولا انقطاع بتنظيم سباق للخيل في كل يوم اثنين في بعض مدن المملكة وقرابها.

ولكن هذه الجهود التي تبنيء من إصرار وعزيمة أحسبها تتلمس كل ما فيه تطوير لهذا المجال، حسب علمي أن المشاركين في السباقات هم من أصحاب القدرة على شراء الخيل والقيام بمؤئتها من سايس يسوسها، واصطبّل، وأعلاف وغير ذلك، ولا يستطيع ذلك إلا القليل فهلا خصص شوط من أشواط السباق للراغبين في الاشتراك من الشباب على خيل يُؤجرها لهم النادي بمبلغ رمزي . . . وهلا خصصت جائزة للجمهور عبارة عن دورة تعليمية لركوب الخيل ينظمها النادي.

سباق الخيل نوع من أنواع الرياضة فأين الأندية الرياضية عن المشاركة فيه!! حبذا لو شخص شوط آخر من أشواط السباق تتنافس فيه خيل الأندية، ويقام فيه دوري للسباق كدوري كرة القدم وغيرها، وتصفيات أخرى. فمتى نرى فيها خيل الشباب والنصر والهلال والأهلي، والاتحاد والاتفاق والقادسية وغيرها تتنافس في السباق!! والخيل معقود في نواصيها الخير إلى يوم القيمة.

■ ■ ■



## وجهة نظر (٢)

كنت أسير في أحد شوارع الرياض، فانبسطت أساريري، وانشرحت نفسي حين تأملتأشجار هذا الشارع في وسطه وعلى جانبيه، وحسن تنظيمه وتنسيقه، ويعلم الله أن هذا كله ما زادني سروراً أكثر من سروري بنظافة الشارع، قلبت النظر يمنة ويسرة فلم أجده ما يقدر صفو النظر حتى ذرات الغبار التي يعجز كثير منها عن إزالتها في بيته لم أكد أجده منها شيئاً يذكر.

واستغرقت في هذه الخواطر حين وقفت عند إشارة المرور، وما قطع على حبل تفكيري إلا قطعة منديل مرت أمام ناظري تبعث بها الريح ساحرة وكأنها تريد من الواقعين كلهم أن يشهدوا على العابثين بحق الطريق... لا أعرف صاحب هذا المنديل... وإذا لو عرفته لعاتبه ولقللت له: الله لو كنت في زاوية من زوايا بيتك فضلاً عن مجلسك أكنت ستلقي بالمنديل كما ألقيته هنا؟! الله أهذا جزاء من أحسن إليك وقام بتنظيف شوارعك وأزال كل ما يؤذيك أو يؤذى سيارتكم من الأحجار والأخشاب وقطع الحديد!! أليس واجب الفرد منا على الأقل أن يكف عن الناس أذاه... تأمل معي أخي كم تصرف دولتنا الرشيدة على نظافة شوارع مدننا العديدة ولو كانت تصرفه على ما لا تستطيع أن توفره لها لohan الأمر ولكنها تصرفه أو أغلبه على تصحيح أخطائنا.

تمر السيارة وقد امتلأت بالشباب فيقدرون وهم يضحكون ساهين

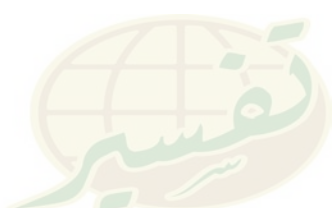
لاهين العلب الفارغة وقد يكون بعضها من زجاج... وتمر أخرى لرجل يصاحب أولاده ويلقون أغلفة الحلوي وعلب المرطبات وهو يوزع ابتساماته بينهم دون توجيه أو تعليم... وتمر الشاحنة مسرعة تسف الأتربة وتوزعها على الطرقات، بل على أعين وأنوف السائرين وتتساقط الأحجار الصغيرة يمنة ويسرة إن لم تسبب حادثاً عند سقوطها سبب تشويبها للطريق... وتمر سيارات أخرى تسقط منها الأخشاب والكراتين وقطع القماش البالي...

ولا ننس صاحبنا الذي ألقى بمنديله... وأمثاله كثير، ترى لو صحي كل واحد من هؤلاء خطأه وصوب عمله، وهدب سلوكه، من أين ستأتي الأحجار والأخشاب وقطع الحديد، والعلب الفارغة، والأقمصة البالية لهذا الطريق؟!

أوليس الطريق سيقى نظيفاً ما لم يلق فيه شيء من ذلك؟!

أخي المواطن لا تحقرن ما تلقيه في الطريق فإن القليل بالقليل يكثرون... واعلم أن حرصك وحرص إخوانك على نظافة الشوارع سيعود على حكومتنا الرشيدة بتوفير مبلغ لا يستهان به... واعلم أن ما تم توفيره سيعود عليك وعلى ابنائك بطريق آخر في إنشاء مستشفى، أو افتتاح مدرسة، أو إعانة لمزارع، أو لتوفير الكهرباء، أو الغاز لبيتك... فهلا فكرت في ذلك.

■ ■ ■



## وجهة نظر (٣)

شرع الدين الإسلامي الحنيف كل ما يؤدي إلى وحدة الأمة ووحدة كلمتها، وحذر من كل طريق عاقبته الشقاق والنزاع وتفرق الأمة، واختلاف كلمتها. وللجماعة في الإسلام مكانتها وقيمتها الكبرى بل اعتبر إجماع الأمة من أدلة التشريع.

وانظر أخي المستمع إلى صور متعددة للدعوة إلى الاجتماع بين المسلمين فقد شرع الإسلام خمسة اجتماعات يومية لأهل الحي يؤدون فيها الصلوات المفروضة، وشرع اجتماعاً أسبوعياً يؤدي فيه أهل المنطقة صلاة الجمعة، وشرع اجتماعين سنويين يؤدي فيه أهل البلد صلاة العيددين، وشرع اجتماعاً عاماً للمسلمين على صعيد واحد في كل عام، يلتقي فيه المسلمون من كل قطر على اختلاف جنسياتهم وتبعاد أقطارهم وأوجب على كل مسلم حضور هذا الاجتماع مرة واحدة في حياته هذا عدا الاجتماعات الطارئة لصلاة الاستسقاء أو الكسوف أو الخسوف أو الجنائز ونحو ذلك.

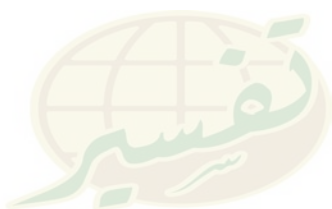
رأيتم كيف اعنى الإسلام بالاجتماع بين المسلمين، ولا شك أن الصلاة مع جموع الناس يشعر بها المصلي بإقبالٍ في صلاته، وخشوعٍ في أدائه، لما يضفيه الجميع من هيبةٍ وتذكيرٍ للقلب بأن هؤلاء كلهم يخضعون لمن خَصَّتْ له، ويتجهون بأفندتهم لمن اتجه إليه فؤادك، فيلين القلب، وتخشع الجوارح.

وأحسب أن الخشوع يزيد بكثرة الجماعة، وانظر إلى صلاة الجمعة كيف يحضرها من لا يحضر الجماعات الأخرى، وصلاة العيدين مع عدم فرضيتها كيف يحرص المسلمون على الخروج لأدائها، وانظر إلى الحج وأثره في النفس الإنسانية، وما يحصل فيه من خشوع وحضور قلب.

واعتبر كثير من العلماء أفضلية المسجد الأكثر جماعة على المسجد الأقل جماعة، إذا استوت في الأمور الأخرى. ولا شك في فضل بناء المساجد وتعددها لتشجيع جيران المساجد على أداء الصلاة فيه جماعة – لكن الذي لا ينبغي هو أن تُعدّ المساجد الجماعي في الحي الواحد الصغير بحيث لا يبعد أحدها عن الآخر كثيراً فلا يتحقق معنى الاجتماع الأسبوعي... فنصلي الجمعة في المسجد كما نصللي سائر الفروض ولا تكاد الجماعة تزید عن جماعة سائر الأيام إلا بالأفراد الذين لا يؤدون في المسجد إلا صلاة الجمعة ولو نظرت في كل جامع منها لما وجدت ما يملأ نصفه،رأيتم لو وحدت الصلاة في الحي الواحد في أوسط هذه الجماع، وأوسعها مساحة، واختبر له أفضل هؤلاء الأئمة، وامتلاً المسجد بالمصلين وارتجمت جوانبه بالتأمين في وقت واحد، ومنت ناظريك بهذا العدد الكبير من المصلين... إني لأجزم بأنك ستشعر بمعنى الصلاة أكثر مما تشعر به حين تؤديها في مسجدك اليومي مع الأفراد والجماعة الذين تراهم كل يوم فلا تكاد تجد مزية تذكرك بهذا اليوم... والفضل في بناء المساجد وزيادة عددها وليس في تكثير الجماعي ومقاربتها... .

■ ■ ■

وفق الله العاملين المخلصين.



## وجهة نظر (٤)

كان الكتاب السعودي موضوع حديث بيني وبين بعض الأصدقاء عن  
مكانته وعن مستواه، وعن نشره، وعن ثمنه... .

أما مكانته فحقه أن ينال منها نصياً وافراً باعتباره مرآة تعكس الواقع  
الفكري والثقافي لهذه البلاد، ولم تقصر حكومتنا الرشيدة في واجبها نحوه  
فأجهزتها على اختلافها لتشتري من الكتاب السعودي وبسعر تشجيعي  
للمؤلف، وكثير من هذه الدوائر توزعه مجاناً، وهذه يد بيضاء من الحكومة  
الرشيدة على المؤلفين السعوديين يذكرونها ويشكرونها.

هذه مكانته لدى الحكومة فما هي مكانته عند الصحافة والصحفين؟!  
حسن ظني برحابة صدر هؤلاء يحملني على أن أقول الحقيقة المرة.  
وكما قال بعض الكتاب أن مشكلة الصحفيين عندنا أن الأخبار تأتهم ولا  
يأتون إليها فإن الكتاب كذلك يعرفون منه ما يُهدى إليهم، ويحرصون بعضهم  
على أن ينص في أول مقاله على عبارة (أهدى إلى فلان كتابه) وكأنه يريد  
أن يبرر سبب الكتابة عنه، مما يجعل بعض المؤلفين يأنف عن أن يُهدى  
كتابه لأحد منهم خشية أن يعتقد أنه يريد تقريره أو الإشارة إليه.

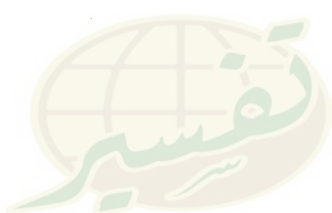
وواجب الصحافة أن تعنى بالكتاب السعودي وتسند ذلك إلى كتاب  
متخصصين يبحثون وينقبون عن الكتاب السعودي ويعرضون بعض الكتب

وينقدونها نقداً سليماً بعيداً كل البعد عن العلاقات الشخصية، والمجاملات الصحفية، فتؤدي الصحافة بذلك دورها المطلوب في نشر الوعي الصحيح.

أما مستوى الكتاب السعودي العلمي فلا يكاد يختلف عن المؤلفات الأخرى، فمن المؤلفات السعودية ما يرتقي إلى درجات عالية من حيث المستوى العلمي، بل أن منها ما يعرف في الخارج أكثر مما يعرف في الداخل، ومنها ما ترجم إلى عدد من اللغات وصحتنا هنا لا تعرف عنها شيئاً، ولو كان مؤلفه غريباً لتبادر بعض الكتاب به، وبظهور علم جديد يخلف فلاناً وفلاناً ومنها - بلا شك - مؤلفات هبط مستواها إلى درجة مؤسفة لكن العلاقات الشخصية، والمجاملات الزائفة، تجعل فلاناً يقرظه زوراً... وفلاناً يبني عليه افتياها، فيتحذى من هذا وذلك حالة زائفة هي كثيرة العنكبوت فيكون الكتاب السمين ضحية الكتاب الغث.

عزيزي الصحافة... أنت البصر الذي ينظر به كثير من القراء فعليك مهمة كبيرة بأن تنتهي نظرة حق وأن تُرْني الأمور بموازينها، حتى ولو احتاج ذلك إلى تقويم النظر أو علاج البصر ودمت سالمة من كل مكره... ولني حديث آخر إن شاء الله في بقية الموضوع.

■ ■ ■



## وجهة نظر (٥)

مستمعي الأفضل - السلام عليكم ورحمة الله وبركاته... تحدثت معكم في حلقة سابقة عن مكانة الكتاب السعودي، وعن مستوى العلمي، وأن الحديث معكم اليوم عن شره وتوزيعه، وعن سعره.

أما نشره فالحديث ذو شجون كما يقولون... ينظر بعض الناشرين - عفا الله عنا وعنهم - إلى مردود الكتاب المادي قبل أن ينظر إلى مردوده المعنوي... ونحن لا ننكر على الناشر النظر إلى عائد الكتاب ولكننا نأمل أن يحسن اختيار الكتاب أيضاً، فخير له وخير لمجتمع أن ينشر كتاباً فيما ذا مستوى رفيع وإن كان دخله قليلاً، من أن ينشر كتاباً فيما ذا مستوى رفيع وإن كان دخله قليلاً، من أن ينشر كتاباً هزيلياً له دخل مرتفع.

ويغنم بعض الناشرين أيضاً المؤلف حقه، وتحت رغبة بعض المؤلفين في إخراج كتبهم ونشرها ينفذ الناشر إلى إملاء شروطه على المؤلف.

أما سعر الكتاب السعودي فإني لا أذيع سراً إذا قلت أنه مرتفع، وإنى لعلى ثقة من اتساع صدر وزارة الإعلام الجليلة لنقدتها هنا، وما إذاعة حديثي هذا عبر جهاز من أجهزتها المسنوعة إلا دليل على اتساع صدرها لقبول النقد.

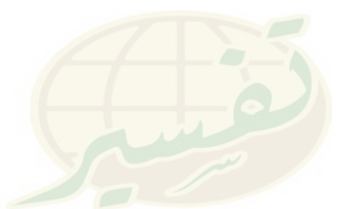
وزارة الإعلام تشترط في إذنها لطبع الكتاب السعودي أن يطبع داخل

المملكة تشجيعاً لشركات المطبع !! وكان واجب المطبع تقديرأً لدعم حكومتنا الرشيدة لها، واعترافاً بالجميل أن تقدر ذلك فتضع أسعاراً خاصة للمؤلفين السعوديين لا تزيد كثيراً عن أسعار الطباعة في بعض البلدان المجاورة... فلا تضع الكتاب السعودي في موقف حرج بين الكتب لارتفاع سعره في عقر داره.

على وزارة الإعلام الجليلة أن تسعى لتحقيق ذلك، أو أن تستثنى المؤلفات السعودية العلمية فتأذن بطباعتها في الخارج فالكتاب السعودي والمؤلف السعودي بحاجة إلى التشجيع أكثر من حاجة شركات الطباعة التجارية .

وكم أتمنى أيضاً أن تستند وزارة الأعلام الجليلة ما يطلب منها الإذن بفسحه إلى لجنة مختصة تنظر إلى مستوى الكتاب وقيمه العلمية، فلا تأذن بالطبع إلا للكتاب الجيد، أما ما دون ذلك فإما أن تمنع نشره، أو أن لا تلتزم الدولة في كافة أجهزتها بأي لون من ألوان التشجيع له. وبذا نحد من ظهور الإنتاج الرديء، ونشجع من يستحق التشجيع .

■ ■ ■



## وجهة نظر (٦)

الإعلام. والإعلان. والدعاية... مصطلحات لمعانٍ مختلفة المدلول وإن كانت متقاربة المعاني... وقد لا يدرك الفرق بينها كثير من المثقفين ولكن الذي لا يغتفر أن يخفى ذلك على بعض رجال الصحافة... والذي يعرفه منهم هو في مقام من لا يعرفه إذ لا أثر لعلمه في صحفته.

ساهمت حكومتنا الرشيدة في توفير كل ما من شأنه النهضة الحضارية لهذه البلاد فأنشأت المدارس والجامعات واستقدمت الخبراء في الزراعة، والصناعة، قدمت القروض للبناء والاستثمار، شجعت المزارعين فمتحتم الأرض وحفرت لهم الآبار، وأعانتهم على شراء المعدات الزراعية، واشتترت منهم الحبوب والثمار بأضعاف ثمنها ثم عادت وباعتها على المستهلكين بارخص من ثمنها، شجعت الشركات الزراعية كما شجعت الأفراد بل أكثر من ذلك، ونقلت الأبقار لمزارع الألبان على طائراتها مجاناً... أما المصانع فسهلت لها كل سبيل منحتها القروض الكبيرة لسنوات طويلة، بل ساهمت فيها بما يعجز المستثمرون عنه من رأس المال وإن كان المشروع مما يتطلب المستثمرون الإقدام عليه لضخامته إنشاؤه الحكومة وتحملت أتعابه فإذا بدأت ثماره أهدته إلى المواطنين لتملكه، مكتفية بربحها من هذا المشروع بوجوده على أرضها وبتملك المواطنين له. ضاربة أروع الأمثلة في خدمة مواطنها وتوفير سبل العيش الرغيد

لأبنائها...



هذه التضحيات الجسم والخدمات الجلى والإعلانات الكبيرة كان حقها أن تكون قدوة لوسائل الإعلام عندنا فتتبرأ عدسة التلفاز هذه الشركات وهذه المصانع لتنقل صورة صادقة ليست إعلانية ولكنها إعلامية... والتلفاز وإن كان يفعل ذلك بين حين وآخر لكنني أرغب المواظبة عليه. أما الإذاعة فلعمي أنها تفعل ذلك في برامج خاصة أسبوعية.

أما أنت أيتها الصحافة العزيزة فكم وقفت حائراً أنظر إلى خبر تافه شغل حيزاً كبيراً بين صفحاتك... لا أقول أنه لا يستحق جهودك أو جهود صحفه أو طبعه ولكنني أقول أنه لا يستحق... مداده.

لا أقصد بهذه الأخبار السياسية أو العلمية الجادة ولكنني أقصد أخباراً أخرى كثيرة لا تخفي على المتابع تساق من باب الطرائف والتسلية وما هي بذلك.

رأيت هذا الحيز لو كان فيه تحقيق إعلامي لا إعلاني عن شركة من شركاتنا الوطنية، أو نقد صادق بناء لمشروع من مشاريعها، أو دراسة لمصنع من مصانعنا العملاقة وبيان مزايا إنتاجه، أو اقتراح الحلول لما يواجهه من مشاكل.

رأيت لو كتبت صحافتنا عن الشركات ووضعها المالي وحضر مندوبيها الجلسات العمومية السنوية لها، وتناولت على صفحاتها ما يوجه لها من نقد ألا يكون هذا من أسباب النهوض بالشركة، وإخلاص العاملين فيها، وجدهم في إدارتها فلا يبقى إلا الصحيح ...

معشر الصحفيين ليس الصحفي الذي يتخذ مقعداً وثيراً، ومكتباً عريضاً، ولكنه الذي يدور كالنحلة فيجني الكلمات المفيدة ويقدمها لقارئه كالشهيد.



## وجهة نظر (٧)

كما ميز الله أرض هذه البلاد الطاهرة بالحرمين الشريفين، وجعل أفتدة من الناس تهوي إليهم من كل فج عميق فإن أولى الأمر في هذا البلد الظاهر ما فتتوا يحرصون على بقاءها على ظهرها ونقاءها وينفون عنها الخبث كما ينفي الكير زغل الحديد، ويذبون عن مبادئها وعقيدتها لا يوفرون في سبيل ذلك ديناراً ولا درهماً.

وتحرص وسائل الإعلام عندنا من هذا المنطلق على الالتزام، فلا تكاد تجد بلدًا في العالم كله يلتزم إعلامه بمبادئ الدين والأخلاق والأداب السامية كما يلتزم الإعلام في بلدنا وهذه نعمة نحمد الله عليها وندعوه جل وعلاه أن يأخذ بيدها أيضاً إلى ما هو أفضل منها.

ومن أفضل ما يقدمه تلفازنا العزيز تلكم الندوات الدينية، واللقاءات الفكرية، والبرامج العلمية، والأدبية، وتلكم البرامج العلمية الدقيقة سواء كانت طيبة، أو دعوة للتفكير في خلق الإنسان، أو إلى النظر في عجائب خلق الله في الحيوان، أو النبات، أو في البر، أو في البحر، أو في الجو، والفضاء الخارجي، أو في الأنهر، أو في الجبال، أو في المحيطات.

مما يجعل العاقل يحرص على تسجيل مثل هذه البرامج لنفسه ولأطفاله ليستعيدها معهم فيكسب علمًا ومعرفة، وقد لا يستطيع كثير من المشاهدين تسجيلها وهنا يفوته كنز علمي كان حريًا بالمحظيين توفيره



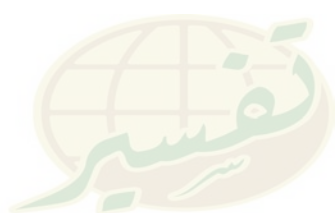
له... وأعني بالمحظيين هنا أصحاب محلات الفيديو التجارية الذين تمتلئ بهم شوارعنا وتمتلئ محلاتهم بالأشرطة والأفلام.

فما يضير هؤلاء أن يحرصوا على شراء حق توزيع هذه الأفلام النافعة، بل وما يضيرهم أن يقوم القادرون منهم على تصوير المحاضرات التي تلقى في جامعاتنا والاحتفالات والمهرجانات التي تنظمها الأجهزة الحكومية، أو بعض الأفلام الاستطلاعية عن مدننا العديدة، أو عن الصناعة أو الزراعة، أو التعليم في بلادنا، لتكون هذه الأفلام قربة للمواطن ولغيره من يريد أن يعرف حضاره هذا البلد الأمين وسر نهضتها.

وما يضير هذه المحلات إن كان أفرادها لا يستطيعون ذلك أن يجتمع القادرون منهم على تأسيس شركة فيما بينهم تعنى بهذا الجانب الهام ولا ضير أن يشاركون إن لم يستطيعوا القيام بذلك بعض رجال الأعمال خدمة لهذا البلد ومشاركة منهم في إبراز نهضته وإظهارها.

وليكفيوا بالربح القليل في مثل هذه الأفلام، وكفاهم ربحاً أنهم سيقدمون خدمة سامية في سبيل الثقافة العامة لابناء هذا البلد، ومساعدة منهم للشباب على حسن الاختيار والاستفادة الجادة فيما يعود عليهم وعلى بلادهم بالنفع والفائدة وكفى بذلك من ربح.

■ ■ ■



## وجهة نظر (٨)

الرئاسة العامة لرعاية الشباب مؤسسة هامة من المؤسسات التي أنشأتها حكومتنا الرشيدة – وفقها الله – في سبيل نهضة هذا البلد، وخصت الشباب لأنهم هم القوة المؤمل فيها القيام بهذه النهضة في كل عصر.

ووقفت طويلاً عند كلمة «رعاية الشباب» من اسم هذه المؤسسة الغالية «الرئاسة العامة لرعاية الشباب»... قلت في نفسي الشاب يتكون من جسد وروح وحق علينا أن نرعى روحه كما نرعى جسده ولأجله انشئت الرئاسة.

ولا تكاد تجد قرية في بلادنا العزيزة فضلاً عن المدن ليس فيها ناد رياضي أو أكثر تقوم الرئاسة بدعمه مادياً ومعنوياً... وتسر كثيراً حين تقرأ على لوحة كل ناد ما يلي: «نادي كذا ثقافي... اجتماعي... رياضي».

فتبتήج وتقول هكذا فلتكن النادي... ولكن فرحتك لا تدوم حين تكتشف أن غالب هذه النوادي لا تعرف من مهاماتها إلا الرياضة البدنية... وحتى هذه لا تعرف منها بعض هذه الأندية إلا كرة القدم...

بالتالي عليك أجل هذا وحده أنشئت هذه النوادي، الذي أعرفه أن الرئاسة العامة لرعاية الشباب تحthem كثيراً على الاهتمام بالجانب الثقافي والاجتماعي، وضربت لهم الأمثلة الحسنة من نفسها حين انشأت الأندية



الأدبية فهي تعطي صورة صادقة عن اهتمام المسؤولين في رعاية الشباب برعاية الفكر والثقافة، وإنشاء أجهزة مستقلة تعنى بهذا الجانب.

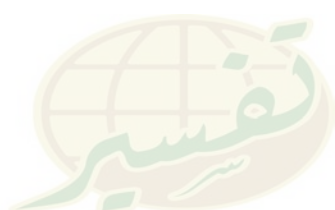
ألا ليت النشاط الثقافي في الأندية الرياضية يُسند إلى ذي ذهن وقاد، وعزيمة صادقة، وحماس شديد، ليبعثها من رقتها... فينظم المحاضرات والندوات، ويعرض الأفلام العلمية، ويعقد الدورات لتحفيظ القرآن والثقافة الإسلامية، ويقوى صلته بالأندية الأدبية، والجامعات والمعسكرات الصيفية التي تنظمها بعض الجامعات والمعاهد.

أين المباريات الثقافية... نريد إقامة مباريات ثقافية بين نادي الهلال ونادي النصر مثلاً، أو بين الأهلي والاتحاد، أو بين الاتفاق والنهضة... وغيرها من الأندية... لم لا يكون هناك تصفيات سنوية في المباريات الثقافية يأخذ الفريق الفائز فيها كأساً كما يأخذ الكأس في كرة القدم أو السلة أو غيرهما.

ثم العطلة الصيفية وهي فترة طويلة تتوقف فيها الدراسة، وتتوقف فيها المباريات الرياضية أيضاً؟ لم لا يقوم القسم الثقافي في كل ناد بإعداد مسابقة ثقافية ترصد لها الجوائز القيمة ليشتغل الشباب في تحصيل أجوبتها طوال الإجازة تماماً فراغهم وتنمي عقولهم، وتحفظ فكرهم، وتبعدهم عن رفاق السوء، وتهدي إليهم الجليس الصالح.

وحيثند تؤدي الأندية الرياضية رسالتها.

■ ■ ■



## وجهة نظر (٩)

شهدت بلادنا العزيزة قفزة في مجال التعليم فحققت في سنوات معدودة ما لا يتم تحقيقه إلا في آماد طويلة... قبل سنوات قليلة كان الحاصل على الابتدائية ذا مرتكز مرموق في التعليم، ثم انشئت المدارس المتوسطة ومعاهد المعلمين والمعاهد الصناعية والمعاهد العلمية، ثم وفي فترة وجيزة أصبح لدينا سبع جامعات، وما يزيد على عشرين كلية لإعداد المعلمين وكليات أخرى أمنية، وبحرية، وجوية وبحرية، وتقنية.

وأصبحت جامعتنا وكلياتنا ومعاهدنا على اختلاف تخصصاتها مهوى الأفندة، ومُشرأً للأعناق ليس في الداخل فحسب، بل أوى إليها طلاب من دول شقيقة من الخليج واليمن، ومن الأردن وسوريا وفلسطين ولبنان ومن دول أفريقيا عربية وغير عربية ومن آسيا وأوروبا وغيرها من الدول.

وقد أعطت حكومتنا الرشيدة أروع الأمثلة في بذل العلم لطالبه، وعدم الاستئثار به فوزعـت المنح الدراسية على الدولة الشقيقة والصديقة، فكم تخرج من جامعتنا وكلياتنا من مهندس أو من طيار، أو من طبيب.

ولم يتوقف العطاء على المنح الدراسية بل تم منح معاهد كاملة بمدرسيها ومبانيها وبنائتها ونفقاتها، وكم من معهد فتحته بلادنا في بلدان عربية وإسلامية وما زالت تشرف عليه إشرافاً كاملاً... وما تزال يد العطاء مبسوطة، ويد البذل ممدودة.

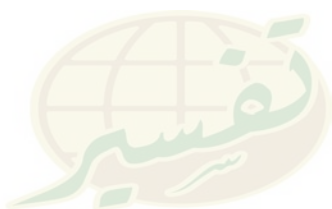


وقد وافق هذه النهضة التعليمية تطبيق نظام الساعات المقررة في بعض مراحل التعليم، ولهذا النظام محاسنه وله عيوبه، وليس مرادي هنا بيان كُلّ، ولكنني أطمح إلى تحقيق إحدى محاسنه في مراحل أخرى من التعليم.

ذلكم أن سنوات التعليم معدودة لا تقل عن ست عشرة سنة ينال بعدها الطالب الشهادة الجامعية، والسنوات معدودة محسوبة من عمر الإنسان وتعثره في سنة من هذه السنوات خسارة علمية لستة من عمره. أما بالنسبة للدولة فتعثر الطالب فيها زيادة غير منظورة لطالب تكرر تدريسه يكلف الدولة ضعف حقه... إذاً فالامر خسارة هنا وهناك على الحكومة وعلى الطالب... وفي نظام الساعات حل لهذه المشكلة.

فالطالب الذي يرسب مثلًا في إحدى السنوات الإبتدائية في مادة واحدة ثم يعيد السنة كلها لأجل هذه المادة فإنه يعيد دراسة مواد سبق وأن نجح فيها فيكون عبئًا لا ضرورة له على مدرسي هذه المواد ويشغل مكانًا كان المفترض أن يشغله غيره، أو على الأقل أن يوفر نفقاته، والأفضل له أن يدرس بدلاً منها مواد جديدة من السنة التالية وبذلًا توفّر عليه سنة من عمره كاد أن يخسرها وتوفّر على الحكومة نفقات دراسته لممواد سبق وأن درسها ونجح فيها... والأمر يحتاج إلى نظر وتحيط ودراسة... وهذا ما نؤمله.

■ ■ ■



## وجهة نظر (١٠)

الحياة القوية الفاضلة في هذه الدنيا، والفوز بالجنة، والنجاة من النار، يوم القيمة هما الأمانة الكبرى والغالبية لكل عاقل مفكر، ولم يكلفنا ربنا سبحانه وتعالى مشقة البحث عن الطريق المؤدي للفوز بالدارين بل أرشدنا إليه في أصح عبارة وأوجزها فقال عز شأنه: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلّٰتِي هُنَّ أُوْمَّٰنُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ أَلَّا يَعْلَمُونَ الصَّالِحَاتِ إِنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَيْرًا﴾.

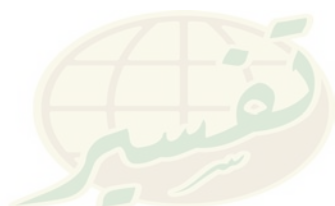
إذاً فالقرآن والعمل به هو المخرج بل هو المخرج من كل فتنة فقد قال عليه الصلاة والسلام إنها ستكون فتنة وحين سئل ما المخرج منها يا رسول الله قال: «كتاب الله، فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، هو الفصل ليس بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله، ومن اتبعه الهدي في غيره أصله الله، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم، هو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلبس به الألسنة، ولا يشيع منه العلماء، ولا يخلق عن كثرة الرد، ولا ينقضي عجائبه، هو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا: ﴿إِنَّا يَعْمَلُونَا فَرْمَانًا عَجَّابًا ﴾<sup>١</sup> هُدِيَ إِلَى الرُّشْدِ فَتَامَنَّا بِهِ﴾ من قال به صدق، ومن عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هُدِيَ إلى صراط مستقيم».

أيتها القلوب المؤمنة: كتاب هذا بعض حقه... لا شك أن الاهتمام به واجب، والعناية به لازمة، ولنا في سلفنا الصالح قدوة حسنة؛ فقدقرأوا القرآن وحفظوه وعملوا به، وطبقوا تعاليمه في حياتهم اليومية فكان نبراس حياتهم ونجاة مركبهم.

وأول ما يجب علينا معاشر المستمعين أن نتلوه حق تلاوته، وكم حزَّ في نفسي حين استمعت إلى قراءة عدد من المثقفين المتعلمين لا يقيمون حروفه ولا يحسنون تلاوته، وألمني أكثر وأكثر حين رأيت مدرسين يدرسون القرآن ويعلمونه لأبنائنا يلحنون في آياته لحناً جَلِيلًا.. وحين يقع الخطأ من مدرس القرآن نفسه فإن عاقبته أخطر وأعظم؛ لأنه سيخرج لنا المئات من الطلبة أفضلهم سيكون مثله فكان حقاً على المسؤولين عن التعليم أن يعدوا المدرس الكفاء لتدرس القرآن الكريم المعد إعداداً كاملاً، وببلادنا كسائر البلاد الإسلامية تفتقر إلى هذا النوع من المدرسين، ولن يتحقق لنا حل هذه المشكلة التعليمية ما لم نهتم بها، ونعطيها حقها من العناية.

فلنبدأ بالاهتمام بمراكز ومدارس تحفيظ القرآن الكريم وعلينا أن نختار من المتفوقين منهم طلاباً نبعثهم ابتعاثاً داخلياً إلى معاهد القرآن أو إلى كلية القرآن الكريم في الجامعة الإسلامية. حتى نضمن عودتهم إلينا بعد تخرجهما وتحولهما إلى المدارس حتى نوجد مدرس القرآن الذي يحسن العطاء فتحسن النتيجة ويخرج لنا جيل يتقن تلاوة القرآن فيفقه معانيه، ويؤدي أول حق من حقوقه بتلاوته حق التلاوة... أما واقعنا الحالي فهو مرّ وفائد الشيء لا يعطيه.

■ ■ ■



## وجهة نظر (١١)

مر التعليم في بلادنا العزيزة بمراحل كثيرة فمن مرحلة الكتاتيب... إلى مرحلة المدارس الابتدائية... إلى أن وصل التعليم في بلادنا في سنوات قليلة إلى ما لم يصل إليه الآخرون إلا في سنوات طويلة... بل تجاوزنا بحمد الله وبفضله بمراحل كثيرة بعض البلدان التي كانت تعداد من الدول المتقدمة في مجال التعليم.

لن أتحدث عن التعليم ما دون الجامعي فالحديث عنه وعن القفزة التعليمية فيه لا يستوعبه حديث كهذا الحديث... أما التعليم الجامعي وما بعده فيكفي أن دولتنا الرشيدة أوجدت لاهتمامها به وزارةً مستقلة هي وزارة التعليم العالي... ويكتفي أن يبلغ عدد جامعاتنا سبع جامعات من حيث الكم، أما من حيث الكيف فإن جامعة واحدة من هذه الجامعات تعادل عشر جامعات في بلدان أخرى ليس من حيث عدد الطلاب ولا من حيث المباني، ولا من حيث المعامل، والتجهيزات، ولكن من حيث التخصصات المتعددة، وفوق هذا العدد لدينا في بلادنا العزيزة كليات في مختلف التخصصات.... كليات إعداد معلمين، وكليات تقنية، وكليات بحرية، وكليات حربية، وكليات أمنية، وكليات جوية... مما جعل أبصار كثير من أبناء البلدان الأخرى ترنو إلى الدراسة في بلادنا، ولم تخجل بلادنا العزيزة عليهم بشيء من ذلك فقدمت المنح الكثيرة لهؤلاء لمواصلة الدراسة في بلادنا وعاملتهم كما تعامل أبناءها.

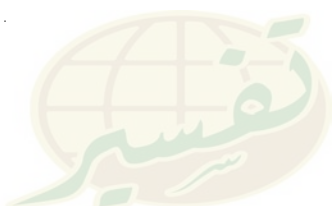


ولا شك أن لهذا المستوى الرفيع من التعليم العالي في بلادنا نتاجه وثماره لا أقول في تخريج العلماء المؤهلين في مختلف التخصصات فحسب، ولكن في البحوث العلمية والرسائل الجامعية، المقدمة للماجستير والدكتوراه حيث تقع على أرفق هذه الجامعات أبحاث ورسائل عليا، تُعدّ من أعلى البحوث وأندرها وبقاوتها على هذه الرفوف فيه هضم لحقها، وطمس لجهود جامعتنا، وغمس لحقها ومكانتها بين الجامعات.

فحق على المجالس العلمية في هذه الجامعات أن تخرج هذه البحوث وأن تبيعها بيعاً حتى تغطي نفقاتها وحتى يستمر إخراج هذه الكنوز.

ولاني لأجزم أن بعض هذه البحوث لو كان لدى جامعات أخرى لفاحررت به في كل ناد ولرشحته لكل جائزة، ولاصبح وصاحبها يشار إليه بالبنان في صفوف العلماء، فإلى متى تهضم الجامعات حقها بنفسها، وحق أبنائها، وحق مؤلفاتهم وأبحاثهم.

لا أريد أن أنكر الجهود الموفقة لمركز البحث العلمي في جامعة أم القرى بمكة المكرمة لكنني أريد أن يكون الميدان أوسع والتوزيع أفضل، وبارك الله في الجميع وسدد الخطى.



## وجهة نظر (١٢)

الغذاء الفكري للعقل أهم من الغذاء المطعم للجسد، وبانقطاع الأول يصبح الإنسان كالانعام بل هو أضل، وبانقطاع الثاني يموت الجسد ويبيقى الذكر والذكر للإنسان عمر ثانٍ.

ويشكو كثير من الناس عزوفهم عن القراءة، وعن حب الكتاب، وهم يحسبون هذا جبلة لا يستطيعون تدعيلها ولا تقويمها، وما عرف أولئك أن الأمر ليس كما يظنون.

واضرب لهؤلاء مثلاً بالجسد الذي انصرف صاحبه عن الطعام لمرض أو علة لا يجد في نفسه قبولاً فضلاً عن الرغبة في الطعام، بل يعزف عنه وإن أكل فعلى مضض يتجرعه... وأهل العلم والخبرة يلحون عليه في أن يقاوم وأن يلزم نفسه بالأكل حتى إذا دار الأكل دورته واستعاد الجسم نشاطه عادت إليه رغبته في الطعام فلا يكاد يتركه، وقد تتأخر العودة وقد تطول حسب مرض الجسد.

إذاً فأنت يا من لا تجد في نفسك ميلاً إلى القراءة ليس الأمر كما تظن... فحاول أن تلزم نفسك، واعلم أنَّ تأخر تحولك إلى حُب القراءة إنما يعني شدة مرضك الفكري إن صحت التسمية.

ثم انظر إلى صحبك وأقرانك واحرص على أن يكونوا من العقلاء



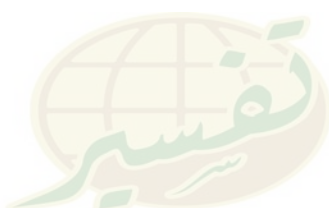
الذين يطلبون غذاء العقل كما يطلبون غذاء الجسد... وإذا حفقت هذا  
وذاك فإنك ستجد في القراءة لذة لا تضاهيها لذة طعام الجسد.

وكم رأينا من جلس على مائدة الغذاء العقلي لا يقوم إلى مائدة  
الغذاء الجسدي إلا بعد إلهاج طويل... واقرأوا في بطون الكتب العبارات  
الخالدة التي سطّرها أرباب القراءة، وأصحاب المجالس العلمية من سلفنا  
الصالح... .

وحق على رجال التربية والتعليم أن يغرسوا حب الكتاب في نفوس  
طلابنا بإهداءه إلى المتفوقين منهم في كل نشاط، وارشادهم إلى المفيد من  
الكتب، وتحصيص أوقاتٍ كافيةٍ لزيارة المكتبة المدرسية والاستفادة من  
العطلة الصيفية في المسابقات العلمية التي تربطهم بالكتاب.

وكم أود من وزارة المعارف الجليلة أن تستند الإشراف على المكتبات  
المدرسية إلى بعض المتخمسين الراغبين في ذلك لتهدي هذه المكتبات  
رسالتها وأهم من ذلك أن يبقى أمين المكتبة المدرسية طوال الاجازة  
الصيفية يفتحها بانتظام لبناء الحي يقرأون فيها الكتب المفيدة والعلوم  
النافعة، ويستذكرون بها دروسهم ويسألون عما يشكل عليهم فتحفظهم بهذا  
من الطريق، واللعب في الشوارع، ومن رفاق السوء، ومن اهدار أوقاتهم  
فيما لا فائدة فيه... أملني أن يُنظر في الأمر نظرة جادة، وأن تتحقق ثماره  
إن شاء الله تعالى... .

■ ■ ■



## وجهة نظر (١٣)

الإذاعة، والصحافة، والتلفاز، من أهم وسائل الأعلام والاتصال بالناس على اختلاف طبقاتهم، ويهدف الإعلام إلى النهوض بالمستوى الديني، والثقافي، والسياسي، والاجتماعي، في الأمة التي يوجه إليها... ولذا تتنافس وسائل الإعلام لاستقطاب العلماء المبرزين في هذه المجالات وفي غيرها ليوجهوا أفكارهم عبر أجهزتها.

هذه قضية مسلمة لا شك فيها أن مهمة الإعلام النهوض بالأمة في هذه المجالات وغيرها، ولكن هذا يخفى على بعض الإعلاميين أو على الأقل فإنَّ أقلامهم تُنكره، إن لم تنكره أستهم، والأمر جدًّا دقيق... ويتبين في الإجابة على سؤالٍ، هل مهمة الصحافة مثلاً أن تكتب ما تروج به صحفهم عند القراء، أو أن تكتب ما يفيد القراء ويرتقي بأفهامهم وأذهانهم !!

طائفة من الكتاب الصحفيين يقول أحدهم: «إنني أكتب للقراء ما يحبون أن يقرأوا لا ما يجب أن يقرأوا» ويرر ذلك بقوله: «فأنا لا أضع نفسي هادياً للقراء وناصحاً ومرشداً».

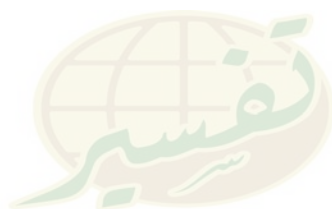
وإذا كنا على وفاق في أن مهمة الصحافة هي رفع المستوى الثقافي عند القراء وتقديم خلاصة الأفكار، والأراء، والأخبار السياسية، والعلمية، وغيرها، خدمة لهم، وتوفيراً لوقتهم، فإن التوجيه، والصلاح الاجتماعي

عبر الصحافة من أهم ما يقدم إلى القراء فليس على الصحافة أبداً أن تقدم للقراء ما يحبون حتى تروج الجريدة ولكن عليها مهمة أكبر هي التي تمنع الصحافة السمو والرفعة وهي: أن تقدم إليهم ما يجب أن يعرفون وما فيه صلاح هذه الأمة وتوجهها التوجيه السليم، ولا يلزم أن يقوم الصحفيون كلهم بذلك فمن استطاع منهم ذلك فبها.. ومن لم يستطع فعلية مهمة الاتصال بالقادرین على ذلك، والجُدُّ في الحصول على مقالاتهم.

ومن هذا المنطلق ينبغي على الصحافة عندنا أن لا تغلب جانباً على جانب بل تقارب بين الصفحات الإسلامية، أو الأدبية، أو الثقافية، والاعلامية، والاستطلاعات عن المشاريع العمرانية، والصناعية، والزراعية، وغيرها.

إن الاكثار من الصفحات الرياضية يوجب على المحرر أن يبحث عن أي مقال يملأ به صفحات الجريدة، ولو اكتفى بصفحة واحدة، واختبرت المقالات الصحفية المفيدة، والتحليل الموجز الجاد لما بقي إلا ما ينفع الناس وأما الزيد فيذهب جفاء... علينا أن ننتفع من كل المجالات. فلا نعمط حق مجال آخر تخرج به عن حد المصلحة إلى حد الثرثرة الصحفية التي تضر أكثر ما تنفع.

■ ■ ■



## وجهة نظر (١٤)

النهضة الحضارية التي عمت بلادنا العالية في السنوات الأخيرة لم تقتصر على جانب دون جانب ففي مجال الزراعة أصبحت هذه الأرض الصحراوية بقدرة الله سبحانه وتعالى ثم بعزم الرجال المخلصين أرضاً زراعية لم توقف عند حد الاقتضاء الذاتي بل تجاوزتها إلى حد التصدير. حتى الإنتاج الحيواني أصبحت بلادنا بحمد الله تصدر الدجاج اللامع والبيض . . .

وفي مجال الصناعة غطت المصانع أرجاء عريضة في بلادنا العزيزة، ولم يقف عند حد إنشاء المناطق الصناعية في المدن بل تجاوزتها إلى إنشاء المدن الصناعية في شرق البلاد وغربها، ويكفي أن صناعاتنا قد غزت البلاد الأوروبية ونافست مصانعها في عقر دارها.

وفي مجال التعليم أصبحت بلادنا منهاً لطلاب العلم من البلاد العربية والإسلامية تهفو إليها قلوبهم، فرحبوا بهم البلاد، وأفسحت لهم القدر في معاهدها وكلياتها وجامعتها.

وفي مجال الصحة انشئت في بلادنا العزيزة المستشفيات والمستوصفات ومراكز العلاج الطبي، والأبحاث الطبية وعمت مختلف التخصصات فمن المستشفيات العامة إلى المستشفيات التخصصية، ومستشفيات العيون، والأسنان، والولادة، والأطفال، والدرن، والأمراض الصدرية، والأمراض النفسية، وغير ذلك من التخصصات.



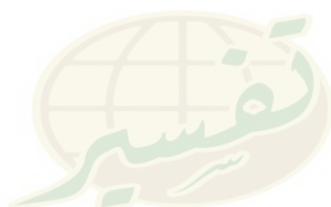
ولم تدخل يد الدولة المعطاء على المقيمين من مختلف الجنسيات فأفسحت لهم المجال للعلاج المجاني، وعاملتهم فيها كما تعامل أبناء البلاد أنفسهم، وتجاوزت هذا فأفسحت لهم صدرها الحاني وفتحت مستشفياتها للمرضى في الخارج الذين عجز الأطباء في بلادهم عن علاجهم ومن هم خارج بلادهم فجاء إلى أرض هذه البلاد الطاهرة فوجدوا الشفاء بإذن الله تعالى .

وقد أدى هذا إلى زيادة العبء على مستشفياتنا، مما لا يتبع كثيراً للمواطن سهولة العلاج وتيسيره، خاصة للموظف الذي لا يجد من وقته إلا القليل .

وكم يتمنى موظفو الدولة لو أفسح لهم العلاج في العيادات الخارجية للمستشفيات العسكرية للتخفيف عن المستشفيات الأخرى، وإذا احتاج الأمر إلى تنويم يحال إلى المستشفيات العامة، أو الأهلية حسب رغبة المريض .

وقد ضرب الحرس الوطني مثلاً حسناً في بعض مستشفياته، وما أجمل تعليم هذه الفكرة والجميع أخوة يتمنون لوطن واحد، ودين واحد، وينبض قلب كل واحد منهم بحب هذا البلد وحكومة هذا البلد، وفق الله الجميع وسد الخطى إنه سميع مجيب .

■ ■ ■



## وجهة نظر (١٥)

عمّت النهضة الحضارية في بلادنا العزيزة في شتى المجالات... فنهضة في الصناعة جعلت المملكة في مصاف الدول الصناعية العربية في بعض الصناعات، ونهضة في مجال الزراعة حولت الأرض الصفراء إلى أرض خضراء. ونهضة في مجال الصحة والطب شهدت الأطباء فضلاً عن عامة الناس، ونهضة في الطرق والجسور والأنفاق، وفي الهاتف والبريد، ونهضة في الإعلام، وفي شتى المجالات، وصاحب هذه النهضات نهضة كبرى في مجال التعليم.

ومما يدل على اهتمام حكومتنا الرشيدة بالعلم والتعليم أنها أنشأت وزارتين للعناية به أُسندت إلى الأولى منها التعليم ما دون الجامعي، وإلى الثانية التعليم الجامعي، والدراسات العليا.

وكل أمة في كل شأن تبدأ في أمورها بالأهم... بدأ التعليم عندنا بمن هم في سن التعليم حتى إذا تخرجت أجيال من أولئك ولم يبق للأمية أثر فيما بينهم فلا تجد صبياً أو شاباً لم ينل حظه من التعليم عادت الدولة وفقها الله إلى مكافحة الأمية في الكبار حتى لا يبقى في مجتمعنا كله أميّ بإذن الله.

وقد استفاد التعليم في شتى مجالاته ومستوياته من أحدث النظريات



العلمية واستعمل أحدث الأجهزة والمعدات وكل ما من شأنه نجاح العملية التربوية فتحققت ثمارها وما زال موسم الحصاد جارياً.

ومما لا شك فيه أنَّ تعليم الكبار يختلف عن تعليم الصغار ذلكم أنَّ الطفل الصغير بحاجة ماسة إلى أن نراعي حاجته إلى ناحيتين: إدراك اللفظ... وإدراك المعنى... في آن واحد، فنختار له الألفاظ الموجزة ذات المعاني السهلة، أما الكبير رجلاً كان أم امرأة فإنه بحاجة إلى واحدة من هاتين الناحيتين أعني الألفاظ الموجزة دون الالتزام بالمعاني التي تناسب سنَّ الطفولة... ذلكم أنه تجاوز مرحلة غموض المعاني وأصبح يفهم ما يقرأ له وإن سَمِّا معناه... .

عبارة أخرى أنَّ من المناسب أن نضع للطفل في القراءة نحو «هند تطبع» و«سعاد تكنس» و«خالد يقرأ» لكنه لا يناسب الكبار، بل يناسبهم أن تكون العبارة إما آية قصيرة، أو حديثاً موجزاً أو حكمة مفيدة، أو دعاء مأثراً، فيستفيدون مع تعلم اللفظ معاني سامية لا تقصر عنها أفهامهم ولا تعجز عنها مداركهم، فنضع لهم نحو: ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا﴾ و﴿إِنَّ مَعَ الْسُّرُورِ مُسْرًا﴾ و﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ أَتَقَوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ﴾ ونحو «إنما الأعمال بالنيات» و«الظهور شطر الإيمان» و«كل تسبحة صدقة» ونحو «النظافة من الإيمان» و«الصبر مفتاح الفرج» و«صوموا تصحوا» وغير ذلك من العبارات الموجزة يستفيدون من ألفاظها قراءة... . ومن معانيها عقيدة وسلوكاً... فتحقق هدفين ساميين في آن واحد.

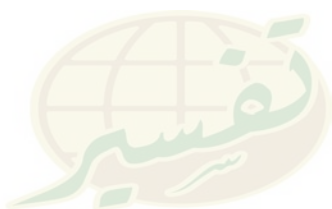
ومثل ذلك يقال في مقررات قواعد النحو فلست أدرى لم يضرب مؤلفوها أمثلة... جاء زيد، وضرب زيد عمراً، ومررت بزيد، فيضربون أمثلة ميتة لا حياة فيها، وفوق ذلك مشابهة تؤدي إلى الخلط واللبس في أذهان الطلاب، لم لا يضربون أمثلة حية من القرآن، والسنة، والشعر،

والمثل، والحكمة، تماماً كما يفعل مؤلفو كراسات الخط فنتعلم منهم  
الخط الجميل، والمعنى الحسن.

\* \* \*

وقَّتَ اللَّهُ الْجَمِيعَ وَسَدَّ الْخَطِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ مَجِيبٌ ..  
وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ .  
وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

■ ■ ■



# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                             |
|--------|-------------------------------------|
| ٣      | مقدمة المؤلف .....                  |
| ٥      | سر نهضة الأمة .....                 |
| ١١     | شخصية المعلم في سيرة الرسول ﷺ ..... |
| ١٦     | استقبال رمضان .....                 |
| ٢٠     | غزوة بدر... قصة عقيدة .....         |
| ٢٥     | آداب تلاوة القرآن .....             |
| ٢٩     | من وحي الحج .....                   |
| ٣٤     | الغذاء في الإسلام .....             |
| ٣٩     | زكاة قلم ! .....                    |
| ٤١     | جهاد حجر .....                      |
| ٤٤     | النفس في القرآن الكريم .....        |
| ٥٩     | محاسبة النفس .....                  |
| ٦٤     | وجهة نظر (١) .....                  |
| ٦٦     | وجهة نظر (٢) .....                  |
| ٦٨     | وجهة نظر (٣) .....                  |
| ٧٠     | وجهة نظر (٤) .....                  |
| ٧٢     | وجهة نظر (٥) .....                  |
| ٧٤     | وجهة نظر (٦) .....                  |



| الصفحة | الموضوع       |
|--------|---------------|
| ٧٦     | وجهة نظر (٧)  |
| ٧٨     | وجهة نظر (٨)  |
| ٨٠     | وجهة نظر (٩)  |
| ٨٢     | وجهة نظر (١٠) |
| ٨٤     | وجهة نظر (١١) |
| ٨٦     | وجهة نظر (١٢) |
| ٨٨     | وجهة نظر (١٣) |
| ٩٠     | وجهة نظر (١٤) |
| ٩٢     | وجهة نظر (١٥) |

■ ■ ■

